



Digitized by the Internet Archive in 2024



# В. С. СОЛОВЬЕВ

Собрание сочинений и писем в 15 томах

Репринтное издание с Собр. сочинений В. С. Соловьева под ред. С. М. Соловьева и Э. Л. Радлова

Дефекты настоящего издания обусловлены состоянием оригинала

ЛР № 061979 от 29.12.92 Заказ 1059 Тираж 5000 Издательство ЛОГОС

Производственно-издательский комбинат ВИНИТИ 140010, Люберцы 10, Московской обл., Октябрьский проспект, 403

# Собраніе сочиненій

# Владиміра Сергѣевича СОЛОВЬЕВА.

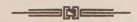
Съ 3-мя портретами и автографомъ

Подъ редакціей и съ примъчаніями С. М. Соловьева и Э. Л. Радлова.

Второе изданіе.

Томъ второй.

(1873 - 1877.)



## С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Книгоиздательское Товарищество "Просвѣщеніе", Забалканскій проспектъ, соб. д. № 75.

## Предисловіе.

Предлагаемая книга есть пересмотръ различныхъ началъ, еще владъющихъ сознаніемъ человъчества и отражающихся въ его жизни. Будучи ув ренъ, что переживаемая нами критическая эпоха, эпоха исключительности и борьбы между отдъльными обособившимися началами, приближается къ концу своему, я считаю такой пересмотръ своевременнымъ, ибо познаніе существующихъ принциповъ въ ихъ недостаточности естественно приготовляеть насъ къ воспріятію новаго содержанія; и хотя тотъ великій синтезъ, къ которому идетъ человъчество, осуществление положительного всеединства въ жизни, знаніи и творчествъ -- совершится, конечно, не въ области философскихъ теорій и не усиліями отдільныхъ умовъ человъческихъ, но сознано въ своей истинъ этотъ синтезъ долженъ быть, разумъется, отдъльными умами, сознаніе же наше имветь и способность и обязанность не только слъдовать за фактами, но и предварять ихъ.

Я назваль эту книгу критикою отвлеченных началь. Подъ отвлеченными началами я разумью ть частныя идеи (особыя стороны и элементы всеединой идеи), которыя, будучи отвлекаемы отъ цълаго и утверждаемы въ своей исключительности, теряють свой истинный характерь и, вступая въ противоръчіе и борьбу другь съ другомъ, повергають міръ человъческій въ то состояніе умственнаго разлада, въ которомъ онъ досель находится. Критика этихъ отвлеченныхъ и въ отвлеченности своей ложныхъ началъ должна состоять въ опредъленіи ихъ

частнаго значенія и указаніи того внутренняго противорічія, въ которое они необходимо впадають, стремясь занять місто цілаго. Устраняя притязанія частныхъ принциповъ на значеніе цілаго, эта критика основывается на нъкоторомъ положительномъ понятіи того, что есть подлинно цълое или всеединое, и такимъ образомъ это есть критика положительная. Она, во-первыхъ, предполагаеть идею всеединаго въ общемъ и еще неопредълившемся видъ, какъ нъкоторый безусловный критерій, безъ котораго невозможна никакая критика, и во-вторыхъ, опредъляя истинное значение частныхъ началъ, какъ обособившихся элементовъ всеединаго. она (въ результатъ своемъ) сообщаетъ этому послъднему нъкоторое опредъленное содержаніе, — развиваеть для нась всеединую идею. Такимъ образомъ, критика отвлеченныхъ началъ представляеть собою уже нъкоторое, хотя еще весьма недостаточное и только предварительное обоснование началь положительныхъ. Это обоснование по необходимости должно быть только предварительнымъ, ибо тъ положительныя начала, которыя имфются здфсь въ виду, обладая въчнымъ бытіемъ въ сферъ абсолютной, еще не имъютъ видимаго существованія въ относительной области нашей жизни и нашего природнаго сознанія, хотя они и должны быть осуществлены здёсь; поэтому они еще не могуть представлять для насъ полной опредъленности; можно съ достаточною ясностью показать ихъ необходимость, но дъйствительное ихъ содержание является пока только въ общихъ и слитныхъ чертахъ. Съ точки эрвнія настоящей, наличной действительности намъ приходится говорить болье о томъ, что должно быть и будетъ, нежели о томъ, что есть. Поэтому понятно, что наши идеи не могутъ имътъ той отчетливости и раздёльности, какія свойственны мыслямъ, составляющимъ простой выводь изъ существующихъ фактовъ. Не должно забывать однако, что наша наличная действительность не можетъ оыть всею дъйствительностью, и что то, что здъсь представляется только долженствующимъ быть и будущимъ, есть въчно сущее и настоящее въ другой сферъ.

Что касается до внёшней стороны, то вслёдствіе различных обстоятельствь я не могь дать изложенію моих мыслей въ настоящей книг той соразмёрности и стройности, какія были бы желательны: нёкоторыя мысли изложены слишком кратко и недостаточно развиты, другія напротивъ представлены съ излишнею обстоятельностью; есть намеки на еще не сказанное и лишнія повторенія уже сказаннаго. Вполн сознавая эти недостатки, я не считаю их однако настолько важными, чтобы задерживать изъ-за них изданіе книги; надѣюсь, что буду имъть возможность исправить их впослёдствіи.

По общему плану критика отвлеченныхъ началъ раздъляется на три части: этическую, гносеологическую и эстетическую; предлагаемая книга заключаетъ въ себъ собственно двъ первыя, послъдняя же, представляющая вопросы и затрудненія особаго рода, составить отдъльное сочиненіе — о началахъ творчества. Содержаніе же настоящей книги можетъ быть сведено къ слъдующимъ положеніямъ:

Нравственная дъятельность, теоретическое познаніе и художественное творчество человъка необходимо требують безусловных нормъ или критеріевъ, которыми бы опредълялось внутреннее достоинство ихъ произведеній, какъвыражающихъ собою благо, истину и красоту.

Верховный нравственный принципъ, долженствующій опредълять практическую дъятельность человъка, не исчерпывается ни отвлеченно-эмпирическими понятіями удовольствія, счастья, пользы, симпатіи, ни отвлеченно-раціональнымъ понятіемъ долга или категорическаго императива 1. Всъ эти понятія входять въ высшій нрав-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Главы, излагающія послѣдовательныя опредѣленія нравственнаго начала, были напечатаны (въ "Русскомъ Вѣстникѣ") въ концѣ 1877 г. Весною 1879 г. появилось сочиненіе Гартмана "Рhänomenologie des sittlichen Bewusstseins", въ которомъ главные этическіе моменты и ихъ взаимоотношеніе опредѣляются приблизительно такъ же, какъ и у меня. При различіи нашихъ основныхъ воззрѣній и при невозможности взаимнаго вліянія, я съ удовольствіемъ вижу въ такомъ совпаденіи нѣкоторое подтвержденіе тому, что представленное

ственный принципъ какъ его признаки матеріальные, или же формальные, но не составляють его собственной сущности. Нравственная дъятельность должна не только представлять извъстныя качества, а именно доставлять наслажденіе, имъть въ виду общую пользу, вытекать изъ чувства симпатіи или альтруизма, им'ть форму долга или категорическаго императива, — но она необходимо должна сверхъ того имъть нъкоторый опредъленный предметь; такимъ предметомъ можеть быть только нормальное общество, опредъляемое характеромъ свободной общинности, или практического всеединства, въ силу котораго всв составияють цвль двятельности для каждаго и каждый для всвхъ. Такой нравственно-нормальный характеръ общества не можетъ зависъть ни отъ правильности экономическихъ отношеній отдъльно взятыхъ, ибо экономическія отношенія сами по себъ опредъляются матеріальнымъ интересомъ, безразличнымъ къ нравственнымъ и безнравственнымъ мотивамъ; онъ не можетъ опредъляться также и правомърностью или формальною справедливостью, осуществляемою правовымъ государствомъ, ибо право полагаетъ только границу, а не цъли и содержаніе д'вятельности. Нравственное значеніе общества, не зависящее такимъ образомъ ни отъ матеріальнаго или природнаго начала въ человъкъ; практически выражающагося въ отношеніяхъ экономическихъ, ни отъ его раціональнаго начала, практически выражающагося въ отношеніяхъ юридическихъ и государственныхъ, - опредъляется религіознымъ или мистическимъ началомъ въ человъкъ, въ силу котораго всъ члени общества составляють не границы другь для друга, а внутренно восполняють другь друга въ свободномъ единствъ духовной любви, которая должна имъть непосредственное осуществленіе вь обществъ духовномъ или церкви. Такимъ образомъ въ основъ нормальнаго общества долженъ ле-

мною развитіє нравственнаго начала не есть личное діалектическое построеніе, а вытекаеть логически изъ сущности дъла, независимо отъ той или другой точки арѣнія.

жать духовный союзъ или церковь, опредъляющая собою безусловныя цъли общества; сферы же государственная и экономическая должны служить формальною и матеріальною средой для осуществленія божественнаго начала, представляемаго церковью. Такъ какъ въ силу принципа всеединства или свободной общинности это осуществленіе божественнаго начала въ обществъ человъческомъ должно быть свободно и сознательно, а не основываться на вившнемъ авторитетъ и слъпой въръ, какъ того требуеть исключительный клерикализмъ, то истинное нормальное общество должно быть определено какъ свободная теократія. Но для свободнаго и сознательнаго осуществленія божественнаго начала въ практикъ необходимо убъждение въ его безусловной истинъ, а это зависить оть разръшенія общаго вопроса объ истинъ и истинномъ знаніи. Изследуя этоть вопрось, предполагаемъ какъ необходимые признаки истины безусловную реальность и безусловную разумность (раціональность). Этого безусловнаго характера истины мы не находимъ ни въ отвлеченно-раціональномъ познаніи, ни въ отвлеченной наукъ, ни въ отвлеченной философіи; первая даеть намъ только относительную разумность. Опыть показываеть намъ, что бываетъ; разумъ опредъляетъ, что должно необходимо быть при извёстныхъ условіяхъ и, слёдовательно, чего можеть и не быть, если этихъ условій ніть. Но это условное бытіе предполагаеть то, что есть безусловно, что и составляеть собственный предметь истиннаго знанія. Этоть предметь не можеть быть опредъленъ ни какъ фактъ, ни какъ вещь, ни какъ природа вещей, ни какъ матерія, ни какъ міръ явленій, ни наконецъ какъ система логически развивающихся понятій; всв эти отвлеченно-эмпирическія и отвлеченно-раціональныя опредъленія входять въ составъ истины какъ ея матеріальные и формальные признаки, но не составляють ея собственнаго существа. Это последнее не можеть быть ни даннымъ опыта, ни понятіемъ разума, оно не можетъ быть сведено ни къ физическому ощущенію, ни къ логическому мышленію, — оно есть сущее всеединое.

Какъ такое оно познается первъе чувственнаго опыта и раціональнаго мышленія въ тройственномъ акті віры, воображенія и творчества, который предполагается всякимъ дъйствительнымъ познаніемъ. Такимъ образомъ въ основъ истиннаго знанія лежить мистическое или религіозное воспріятіе, отъ котораго только наше логическое мышленіе получаеть свою безусловную разумность, а нашъ опыть — значение безусловной реальности. Будучи непосредственнымъ предметомъ знанія мистическаго, истина (всеединое сущее) становится предметомъ знанія естественнаго, т. е., будучи сознательно усвояема человъческимъ разумомъ и человъческими чувствами, она вводится въ формы логическаго мышленія и реализуется въ данныхъ опыта. Этимъ образуется система истиннаго знанія, или свободной теософіи, основанной на мистическомъ знаніи вещей божественныхъ, которое она посредствомъ раціональнаго мышленія связываеть съ эмпирическимъ познаніемъ вещей природныхъ, представляя такимъ образомъ всесторонній синтезъ теологіи, раціональной философіи и положительной науки.

Этотъ великій синтезъ не есть чья-нибудь субъективная, личная потребность: недостаточность эмпирической науки и безплодность отвлеченной философіи съ одной стороны, а съ другой стороны невозможность возвратиться къ теологической систем въ ея прежней исключительности, необходимость развить и восполнить мистическое начало элементами раціональными и природными — реализовать его какъ всеединое, - все это сознано умомъ человъчества какъ результать его отрицательнаго развитія. Самое это развитіе отвлеченныхъ началъ, совершенное западнымъ человъчествомъ, содержить въ себъ живую и реальную критику этихъ началъ, ихъ судъ и осужденіе; такъ, отвлеченный клерикализмъ уничтоженъ своимъ собственнымъ последовательнымъ развитіемъ въ папствъ; отвлеченная философія осуждена гегельянствомъ, а отвлеченная наука подрывается современными позитивистами; такъ что наша критика только выражаеть въ общихъ формулахъ тотъ неизбъжный выводъ, къ которому приводитъ реальный историческій процессъ, пережитый умомъ человъческимъ; этотъ выводъ есть положительное всеединство.

Велика истина и превозмогаеть! Всеединая премудрость божественная можеть сказать всёмь ложнымь началамь, которыя суть всё ея порожденія, но въ раздорё своемь стали врагами ея, — она можеть сказать имь съ уверенностью: "Идите прямо путями вашими, доколё не увидите пропасть передъ собою; тогда отречетесь оть раздора своего и всё вернетесь обогащенные опытомь и сознаніемь въ общее вамь отечество, гдё для каждаго изъ васъ есть престоль и вёнець, и мёста довольно для всёхь, ибо въ дому Отца Моего обителей много".



## Содержаніе.

|      |        | Критика отвлеченныхъ началъ (1877-1880).             | CTP. |
|------|--------|------------------------------------------------------|------|
| Пре  | дис.   | ловіе                                                | V    |
| Глаг | Ba I.  | Предварительныя замівчавія о необходимости верхов-   |      |
|      |        | ныхъ принциповъ и критеріевъ въ жизни, познаніи      |      |
|      |        | и творчествъ                                         | 3    |
| 29   | II.    | Верховныя начала, положительныя и отвлеченныя. —     |      |
|      |        | Раздъление первыхъ на традиціонныя и мистическія,    |      |
|      |        | а вторыхъ — на отвлеченно-эмпирическія, или мате-    |      |
|      |        | ріальныя, и отвлеченно-раціоналистическія, или фор-  |      |
|      |        | мальныя                                              | 8    |
| 79   | III.   | Эмпирическій принципъ правственности въ своихъ       |      |
|      |        | элементарныхъ формахъ. — Идонизмъ, эвдемовизмъ,      |      |
|      |        | утилитаризмъ                                         | 15   |
| 79   | IV.    | Эмпирическое начало нравственности въ своей высшей   |      |
|      |        | формъ — Основаніе морали по Шопенгауэру              | 25   |
| 29   | V.     | Недостаточность эмпирическаго, или матеріальнаго     |      |
|      |        | начала нравственности и переходъ къ началу чисто-    |      |
|      |        | разумному, или формальному                           | 37   |
| 77   | VI.    | Формальное начало нравственности. — Понятія обязан-  |      |
|      |        | ности и категорическаго императива                   | 44   |
| 29   | VII.   | Три формулы категорического императива (по Канту).   | 55   |
| 39   | VIII.  | L 1                                                  |      |
|      |        | Чисто-формальное значение раціонального начала нрав- |      |
|      |        | ственности                                           | 62   |
| 20   | IX.    | Различныя точки арънія на свободу воли. — Эмпи-      |      |
|      |        | рическое изслъдование вопроса                        | 72   |
| מ    | Χ.     | Ученіе о различіи эмпирическаго и умепостижимаго     |      |
|      |        | характера и о совывстимости фегоменальной необхо-    | 00   |
|      | . 371  | димости съ трансцендентальною свободой               | 89   |
| "    | XI.    | Результаты раціоналистической этики. — Переходт,     | 110  |
|      | 57.7.7 | отъ субъективной къ объективной этикъ                | 110  |
| יי   | XII.   | Отвлеченныя понятія о человъчествъ вообще            | 116  |
| **   | XIII.  | Отвлеченныя начала индивидуализма и общинности.      | 122  |
| 79   | XIV.   | Хозийственный элементь общества, соціализмъ и мъ-    | 126  |
|      |        | HIGHCKOP HADCTRO                                     | 130  |

|       |         |                                                  | CIP. |
|-------|---------|--------------------------------------------------|------|
| Глава | XV.     | Логическій переходъ изъ экономической области    |      |
|       |         | въ юридическую. — Требованіе права и госу-       |      |
|       |         | дарства                                          | 130  |
|       | XVI.    | Переходъ отъ экономическаго начала общества      |      |
| -     |         | къ юридическому Противоръчія въ соціализмъ       |      |
|       |         | по отношенію къ общественной цъли и къ зна-      |      |
|       |         | ченю личности                                    | 136  |
|       | XVII.   | Заключительныя замівчанія о соціализмів          | 142  |
| 10-   | XVII.   |                                                  | 112  |
| 17    | AVIII.  | Отвлеченно-историческое и отвлеченно-утилитар-   |      |
|       |         | ное понятіе о правъ. — Принципъ органическаго    |      |
|       |         | развитія и принципъ договора. — Анализъ по-      |      |
|       |         | нятія общей пользы, какъ цъли правового порядка. | 144  |
| 99    | XIX.    | Двойственный источникъ права. — Исторический     |      |
|       |         | генезисъ права и его формальная сущность. —      |      |
|       |         | Раціональное опредъленіе права. — Право есте-    |      |
|       |         | ственное и положительное                         | 149  |
|       | XX.     | Исключительно-формальный и отрицательный ха-     |      |
| 77    |         | рактеръ права и правового порядка. — Несосто-    |      |
|       |         | ятельность права, какъ верховнаго принципа       |      |
|       |         | общества человъческаго                           | 155  |
|       | XXI.    | Религовное начало въ человъкъ. — Общество,       | 100  |
| 29    | AAI.    |                                                  | 150  |
|       | 777777  | какъ религіозный союзъ или церковь               | 158  |
| 99    | XXII.   | Отвлеченный клерикализмъ или ложная тео-         |      |
|       |         | кратія. — Отвлеченный дуализмъ церкви и госу-    |      |
|       |         | дарства. — Переходъ къ опредъленію истинной      |      |
|       |         | или свободной теократік                          | 161  |
| 99    | XXIII.  | Значение истиннаго религиознаго начала въ нор-   |      |
|       |         | мальномъ обществъ                                | 166  |
|       | XXIV.   | Внутренняя связь общественныхъ сферъ въ сво-     |      |
| ,,    |         | бодной теократи                                  | 174  |
|       | XXV.    | Общій обзоръ предыдущаго. — Вопросъ о воз-       |      |
| 79    |         | можности осуществить нравственный идеалъ, какъ   |      |
|       |         | неизбъжная граница всякой этики                  | 186  |
|       | XXVI.   | Зависиместь этики отъ метафизики. — Несосто-     | 100  |
| 99    | AAVI.   |                                                  |      |
|       |         | ятельность отвлеченнаго морализма. — Переходъ    | 100  |
|       |         | къ вопросу объ истинномъ знаніи                  | 189  |
| 99    | XXVII.  | Опредъленіе истиннаго, какъ сущаго вообще. —     |      |
|       |         | Недостаточность этого опредъленія. — Общее по-   |      |
|       |         | нятіе о знаніи. — Опредъленіе истиннаго, «какъ   |      |
|       |         | объективно-познаваемаго (испытываемаго) или      |      |
|       |         | какъ вившией реальности. — Отвлеченный реа-      |      |
|       |         | лизмъ                                            | 192  |
|       | XXVIII. | Критика отвлеченнаго реализма съ чисто-логиче-   |      |
|       |         | ской точки эртнія. — Чувственный опыть, какъ     |      |
|       |         | знаніе непосредственной действительности. — Про- |      |
|       |         | тиворъчія непосредственной дійствительности. —   |      |
|       |         | прорым непосредственной двиствительности. —      |      |

|     |          | Содержаніе.                                                                                                                                       | XV          |
|-----|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|     |          | Истинность всеобщаго, какъ результать этихъ                                                                                                       | Стр.        |
| лав | a XXIX.  | противоръчій                                                                                                                                      | 196         |
|     |          | нія); предварительное понятіе объ истинъ; истина<br>факта; истина вещи; истина природы вещей. —<br>Переходъ къ натурализму                        | 207         |
| 27  | XXX.     | Элементарныя формы натуралязма: стихійный натурализмъ, гилозоизмъ. — Требованіе точнаго                                                           |             |
| n   | XXXI.    | щею основой чувственнаго познанія. — Осязаніе,                                                                                                    | 212         |
|     |          | какъ основа всёхъ ощущеній. — Осязаемое или непроницаемое вещество, какъ общая основа бытія                                                       | 218         |
| 99  | XXXII.   | Матерія, какъ безусловно-единое. — Чистый монизмъ. — Неможность безусловнаго или отвлеченнаго единства какъ дъйствительнаго прин-                 |             |
|     |          | ципа. — Реальность, какъ многое. — Переходъ къ атомизму                                                                                           | 222         |
| "   | XXXIII.  | Атомизмъ. — Отсутствіе единства въ научныхъ теоріяхъ атомизма. — Логическое развитіе атомизма. — Опред'яленіе атома, какъ дъйствующей             |             |
| 17  | xxxiv.   | силы                                                                                                                                              | 227         |
|     |          | Невозможность опытнаго познанія сущностей.— Переходъ отъ субстанціальнаго реализма къ феноменальному                                              | 231         |
| 27  | XXXV.    | Реальность, какъ явленіе; бытіе, какъ отношеніе; матерія, какъ ощущеніе. — Общая характеристика критическаго реализма и три степени его развитія: | 201         |
|     |          | сенсуализмъ, отвлеченный эмпиризмъ и позитивизмъ                                                                                                  | 236         |
| 31  | XXXVI.   | Критика сенсуализма. — Дъйствительное явленіе не познается въ ощущеніяхъ вившнихъ чувствъ. — Дъйствительное явленіе, какъ продуктъ умствен-       |             |
|     |          | ной дъятельности. — Переходъ отъ сенсуализма къ идеализму                                                                                         | 245         |
| **  | XXXVII.  | Критика научнаго эмпиризма. — Необходимость явленія познается не опытомъ, а умозрѣніемъ —                                                         | 97.0        |
| 99  | XXXVIII. | Переходъ отъ эмпиріи къ умозрѣнію                                                                                                                 | <b>2</b> 53 |
|     | XXXIX.   | мость раціональной философіи                                                                                                                      | 269         |
| 22  | MAMIA.   | общества чано рацираннова. — гациналнов в дог-                                                                                                    |             |

|        |          |                                                    | CTP |
|--------|----------|----------------------------------------------------|-----|
|        |          | матическій и раціонализмъ критическій. — Ра-       |     |
|        |          | ціонализмъ абсолютный. — Границы отвлеченной       |     |
|        |          | философіи                                          | 277 |
| Глава  | XL.      | Общій отрицательный результать реализма и ра-      |     |
|        |          | ціонализма. — Необходимый переходъ къ рели-        |     |
|        |          | гіозному началу въ области знанія                  | 284 |
| _      | XLI.     | Невозможность настоящаго предметнаго познанія      |     |
| 77     |          | изъ ощущеній и понятій, какъ субъективныхъ         |     |
|        |          | состояній сознанія                                 | 289 |
|        | XLII.    | Общее опредъление истиннаго предмета въ трехъ      |     |
| "      | 222111   | его основныхъ элементахъ. — Истина, какъ сущее,    |     |
|        |          | единое и все, или какъ сущее всеединое             | 295 |
|        | XLIII.   | Различіе сущаго отъ бытія. — Сущее, какъ абсо-     | 200 |
| **     | ADIII.   | лютное. — Абсолютное и его другое                  | 302 |
|        | XLIV.    | Абсолютное сущее и абсолютное становящееся. —      | 302 |
| 19     | YIM A.   | Человъкъ, какъ второе абсолютное — Три начала      |     |
|        |          | ,                                                  | 315 |
|        | 377 37   | его бытія                                          | 010 |
| "      | XLV.     | Въра, воображение и творчество, какъ основные эле- | 004 |
|        | *** ***  | менты всякаго предметнаго познанія                 | 324 |
| "      | XLVI.    | Всеединая система знапія. — Ея основные эле-       |     |
|        |          | менты. — Отвлеченный догматизмъ теологіи. —        |     |
|        |          | Свободная теософія                                 | 342 |
|        |          | Заключение                                         | 354 |
|        |          | Примъчанія                                         | 356 |
|        |          | Приложение: Формальный принципъ нравственности     |     |
|        |          | (Канта) — изложение и оцтыка съ критическими       |     |
|        |          | зампичаніями объ эмпирической этикт                | 372 |
| Истори | ческія д | тъла философіи (1880)                              | 399 |
| Примъ  | чанія М. | С. Соловьева                                       | 415 |
|        |          |                                                    |     |

Критика отвлеченныхъ началъ.



Предварительныя замъчанія о необходимости верховныхъ принциповъ и критеріевъ въ жизни, познаніи и творчествъ.

Двойственность жизни и сознанія человъческаго есть настоящее основаніе всякаго размышленія и философіи. Человъкъ находить въ себъ чувство внутренней свободы и фактъ внъшней необходимости; онъ твердо увъренъ, что движущее начало его бытія и жизни лежить въ немъ самомъ, и въ то же время онъ ясно сознаеть, что это начало не зависитъ отъ него, что онъ самъ опредъляется чъмъ-то другимъ, для него внъшнимъ. Эта основная нелъпость, это коренное противоръчіе вызываетъ въ мыслящемъ существъ величайшее изумленіе, и это-то изумленіе (а не удивленіе передъ какими-нибудь фактами внъшней природы) и составляетъ то по преимуществу философское чувство— μάλα φιλοσοφικόν πάθος, съ котораго начинается всякая философія: διά γάρ τὸ θαυμξεσθαι οἱ ἄνθρωποι καὶ τὸ πρῶτον ψοξαντο φιλοσοφεῖν.

Разсматривая совершенно объективно всё дёятельности человѣка, все, что онъ познаетъ и творитъ, мы можемъ видѣть во всемъ этомъ только естественные процессы, опредѣляемые необходимыми законами.

По въчнымъ, великимъ, Желъзнымъ законамъ Кругъ нашей жизни Всъ мы свершаемъ.

Но съ другой стороны, всё дёятельности (какъ практическія, такъ равно познавательныя и творческія), помимо ихъ внёшней закономърности, одинаковой для нихъ всёхъ, имёютъ для насъ еще особен-

ное внутреннее значеніе согласно той оцьнкь, которую мы имъ дѣлаемъ и которая опредѣляется степенью ихъ соотвѣтствія цѣлямъ, заранѣе нами поставляемымъ для всѣхъ этихъ дѣятельностей.

Такимъ образомъ, оставляя совершенно въ сторонѣ объективную необходимость всего совершающагося, мы всегда относимся къ нему съ нѣкоторымъ сужденіемъ или оцѣнкой, полагая опредѣленное различіе между дѣйствіями добрыми или полезными и дѣйствіями дурными или вредными, между познаніями подлинными или вѣрными и познаніями мнимыми или ошибочными, между истинными и ложными мыслями, между прекрасными и безобразными произведеніями, между чувствами благородными и низкими; и только перваго рода дѣятельпости, произведенія и состоянія признаются нами какъ долженствующія быть или нормальныя, вторыя же осуждаются какъ недолжное. Что можетъ быть проще и тривіальнѣе такого отношенія, а между тѣмъ совершенно ясно, что съ чисто-объективной точки зрѣнія мы не имѣемъ права на это различеніе, которое въ предметной дѣйствительности не имѣетъ никакого смысла.

Въ самомъ дѣлѣ, со стороны естественной необходимости все существующее и совершающееся одинаково должно быть: дурное дѣло, ложная мысль суть такія же необходимыя явленія, какъ и все другое; нелѣпый бредъ сумасшедшаго есть такой же натурально-необходимый процессъ, какъ и идея геніальнаго мыслителя или открытіе пеликаго ученаго; и, однако, въ различіи добра и зла, истины и лжи заключается весь существенный интересъ человѣческой жизни.

Для синтетическаго ума заранѣе ясно, что эти двѣ точки зрѣнія, внѣшняя или объективная, по которой это есть произведеніе одинакой необходимости, и внутренняя или субъективная, которая различаетъ долженствующее быть отъ недолжнаго, — не составляютъ безусловнаго противорѣчія, но могутъ быть примирены въ одномъ высшемъ воззрѣніи, какъ двѣ стороны одной и той же идеи. Но въ чемъ состоитъ ихъ дѣйствительное примиреніе, или что содержится въ этой синтетической идеѣ — это можетъ показать философія только въ своемъ концѣ 1. Теперь же пока, принимая субъективную точку зрѣ-

<sup>1</sup> Нѣкоторое предварительное примиреніе заключается уже въ томъ, что первая (объективная) точка зрѣнія, признавая необходимость всего существующаго, должна признавать и необходимость второй (субъективной) точки зрѣнія какъ существующей, т. е. какъ факта.

нія, какъ несомнічный факть, неизбіжно опреділяющій собою всю

пія, какъ несомнівный факть, неизбіжно опредъляющій союю всю нашу жизнь, посмотримь, что отсюда логически слідуеть.

Во всіхъ трехъ главныхъ сферахъ человіческаго существованія (т. е. въ сфері нравственной или практической, теоретической, или познавательной, и эстетической, или сфері творчества) различаемъ мы долженствующее быть отъ того, что быть не должно. Мы признаемъ долженствующими быть или нормальными такія познанія и мысли, которыя иміють своимъ предметомъ и содержаніемъ истину, такія дійствія, которыя иміють своимъ предметомъ благо или добро, наконедъ, такія художественныя произведенія, которыя имѣють своимъ предметомъ красоту. Но, очевидно, все это еще только словесныя опредъленія. Если нормальныя познанія суть тъ, которыя содержать въ себъ истину, т. е. истинныя познанія, то опять спрашивается: какія же познанія суть истинныя? Точно также спрашивается: какія дъйствія суть добрыя, и какія художественныя произведенія прекрасны? Дъло въ томъ, что именно истина, благо и красота и суть великія неизвъстныя досель неразръшенной задачи.

Очевидно, для того, чтобы рѣшить въ каждомъ случаѣ, истинно ли данное познаніе или нѣтъ (а это суть того, что требуется), несбходимо имѣть нѣкоторый положительный критерій или мѣрило истины; критерій же этотъ возможенъ лишь тогда, когда мы обла-даемъ всеобщимъ и первымъ началомъ (принципомъ) истины, содержаніе котораго и есть именно отвъть на вопросъ: что есть истина? Въ самомъ дълъ, когда мы признаемъ какое-нибудь познаніе или мысль истинными, то мы высказываемь о нихъ общее понятие истины какъ ихъ предикатъ; но для этого мы должны знать содержаніе, то есть существенные признаки того общаго понятія: ибо иначе на какомъ основаніи можемъ мы утверждать, что оно соотвътствуетъ какъ предикатъ содержанію данной мысли? Точное и полное опредъленіе этого основного понятія истины и составляеть верховный принципъ познанія, а отношеніе даннаго познанія или мысли къ этому принципу и есть критерій истины. Столь же очевидна необходимость верховнаго принципа практической дѣятельности для опредѣленія нравственнаго достоипства данныхъ цъйствій, а равно и необходимость верховнаго принципа творческой дъятельности для опредъленія эстетпческаго достоинства данныхъ художественныхъ произведеній. Въ такомъ общемъ смыслъ необходимость высшихъ принциповъ и критеріевъ одинаково признается всёми философскими направлениями и системами, разногласіе же между ними относится къ предполагаемому источнику или генетическимъ основаніямъ этихъ принциповъ, а равно и къ самому содержанію ихъ.

Въ виду всеобщаго разногласія по этому предмету для безпристрастнаго изслідователя необходимые принципы и критеріи въжизни, знаніи и творчестві предварительно являются, какъ сказано, лишь великими неизвъстными доселі неразрішенной задачи.

Этимъ я хочу сказать не то, чтобы человъчество не знало ничего върнаго объ истинъ, благъ и красотъ, а только то, что первыя основанія тёхъ верныхъ сведеній, которыя мы всё имеемъ, остаются проблематическими, вследствие чего и сами эти верныя сведения имеють характерь лишь случайный и произвольный. Человъческій умъ сдълалъ много великихъ открытій, творчество человъческое создало много прекрасныхъ произведеній, и много высокихъ подвиговъ совершила человъческая воля. Но истинность всъхъ этихъ открытій отвергалась и досель можеть отвергаться, красота величайшихъ художественныхъ произведеній досель подвергается сомньнію, а геройство высочайшихъ подвиговъ можетъ выводиться изъ низкихъ побужденій нли же совствить отвергаться, какъ безуміе. Не говоря уже о полуобразованныхъ массахъ, если существуютъ ученые, для которыхъ геніальныя мысли Платона или Канта суть праздныя выдумки или же просто нелѣпости; если существують художники и эстетическіе критики, съ презрѣніемъ смотрящіе на Шекспира и Рафаэля; если, наконець, такъ много моралистовъ, которые въ индійскихъ и христіанскихъ аскетахъ и мистикахъ видятъ только слепыхъ фанатиковъ или даже грубыхъ животныхъ, то спрашивается: для чего работали лучшія силы человічества? Пока общіе принципы, которыми опреділяется достоинство и значеніе нашихъ мыслей, дълъ и произведеній, остаются сомнительными или неизвъстными, до тъхъ поръ человъчество со всъми своими пріобрътеніями похоже на богача, обладающаго совершенно реальными сокровищами, но только по спорнымъ или и совстви незаконнымъ документамъ, вследствие чего онъ не можетъ распоряжаться какъ следуетъ своимъ имуществомъ, и оно иметъ для него лишь ничтожную цену. Кроме того, чтобы продолжить это сравненіе, нашему богачу остались отъ предковъ и такіе тайные клады, о которыхъ онъ ничего не знаетъ и не хочетъ знать, считая ихъ дътскою сказкой, а людей, которые ему говорять о нихъ, признаетъ за суевъровъ или шарлатановъ.

Итакъ, удовлетворительное опредъление верховныхъ началъ необходимо не только для новыхъ приобрътений духа человъческаго, но также для упрочения и оправдания старыхъ.

Отъ начала исторіи верховные принципы многократно и многообразно опредълялись; этихъ опредъленій столько же, сколько было и есть религіозныхъ и философскихъ системъ, и, безъ сомнънія, каждое изъ нихъ имъетъ свое оправданіе. Было бы крайне печально, если бы все, въ чемъ доселъ люди убъждались, было только ложью и вздоромъ. Такой отрицательный результать въ прошедшемъ хотя н не исключаль бы безусловно возможность дучшаго въ будущемъ, но оставляль бы на него только плохую надежду; такъ какъ едва ли бы нашелся гдё-нибудь, кром'в дома умалишенныхъ, такой человекъ, который взялся бы или самъ найти, или у боговъ вынудить то, чего все человъчество во многія тысячельтія своего существованія не было въ состояніи ни само достигнуть, ни отъ боговъ получить. Къ счастію, въ такомъ прометеевскомъ предпріятіи нъть никакой надобности. Опредъленія верховныхъ началь во встхъ настоящихъ и бывшихъ редигіозныхъ и философскихъ воззрѣніяхъ имѣютъ свою правду. Но самая ихъ множественность и разногласіе между ними, вслъдствіе котораго каждое исключаетъ всъ другія, не даетъ имъ мъста, ясно показываетъ ограниченный и частный характеръ этихъ опредъленій и невозможность окончательно остановиться ни на одномъ изъ нихъ; и если духъ человъческій не осужденъ на безконечную работу Сизифа, то ему необходимо придти къ такому опредвленію верховныхъ началь, которое не было бы ограниченнымъ и исключительнымъ, не было бы однимъ изъ многихъ, а обнимало бы собою всъ остальныя, заключая въ себъ ихъ внутреннюю связь. Разумъется, я здъсь не имъю въ виду механическаго соединенія различныхъ началъ во вибшнемъ эклектизмъ, который менъе всего можетъ удовлетворить сколько-нибудь глубокій умъ; я разумью возсоединеніе всьхь опредыленій на основаніи внутренней синтетической силы одного всеобъемлющаго начала, которое относится къ нимъ, какъ душа организма къ различнымъ его органамъ и элементамъ, являясь въ нихъ какъ все во встага. Но возможенъ ли такой синтезъ? Не обусловливается ли разногласіс и противоборство различныхъ воззръній на верховныя начала, помимо ихъ исключительнаго самоутвержденія (которое можеть быть устранено), самою сущностью или объективною природой этихъ воззръній. которая устранена быть не можеть? Чтобь отвъчать на этотъ вопросъ, намъ необходимо изслъдовать самимъ эти частныя начала или частныя опредъленія верховныхъ началь, изъ коихъ каждое само имъетъ притязаніе на значеніе верховнаго начала и стремится исключить всь остальныя. Изъ этого изслъдованія будетъ ясно, имъютъ ли эти начала внутреннее логическое основаніе для такой исключительности или нътъ; другими словами: есть ли эта исключительность безусловно необходимая, или же она имъетъ только относительную и временную необходимость, какъ историческій моментъ въ развитіи общечеловъческаго сознанія.

#### II.

Верховныя начала положительныя и отвлеченныя. — Раздѣленіе первыхъ на традиціонныя и мистическія, а вторыхъ на отвлеченно-эмпирическія или матеріальныя, и отвлеченно-раціоналистическія или формальныя.

Обращаясь къ разсмотрънію частныхъ опредъленій верховныхъ началъ, я, разумъется, не имъю ни возможности, ни надобности останавливаться на всъхъ идеяхъ и положеніяхъ, которыя когда-либо принимались въ качествъ верховныхъ началъ. Мнъ совершенно достаточно разсмотръть во внутренней логической послъдовательности основныя или типическія изъ нихъ, предоставляя собственному соображенію читателя примънять сказанное объ этихъ типическихъ принципахъ къ ихъ второстепеннымъ видоизмъненіямъ.

Обозрѣвая всю совокупность принциповъ, опредѣлявшихъ и опредѣляющихъ человѣческое сознаніе, легко видѣть, что они принадлежатъ къ двумъ главнымъ родамъ. Первый родъ составляютъ такія начала, которыя являются для сознанія какъ готовыя, уже данныя, существенно независимыя отъ разума, принимаются, слѣдовательно, върой, а не разумнымъ изслѣдованіемъ, и отношеніе къ нимъ личнаго сознанія есть первоначально и преимущественно пассивное 2. Такъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Я говорю первоначально пассивное, ибо впослёдствіи, будучи разъ приняты вёрою, эти начала могуть secundo loco оправдываться и объясняться разумнымъ изслёдованіемъ (credo ut intelligam Анзельма Кантерберійскаго), но никогда они не могуть основываться на такомъ изслёдованіи. Я говорю далёе преимущественно пассивное потому что безусловно пассивное отношеніе вообще немыслимо, ибо

какъ этими началами опредъляется первое, субстанціальное содержаніе человъческаго сознанія, и они непосредственно оказывають положительную силу надъ этимъ сознаніемъ, то я называю ихъ положительными или субстанціальными; это есть самое общее и широкое для нихъ обозначение <sup>3</sup>. Принципы второго рода не являются какъ уже данныя и прямо несомивнныя для сознанія, а происходять, напротивь, когда личное сознаніе, отрицательно относясь ко всему непосредственно данному и преимущественно къ первымъ, положительнымъ началамъ, слъдовательно, освободившись отъ ихъ власти и потерявъ въ нихъ въру, стремится путемъ разумнаго изследованія всехъ міровыхъ отпошеній установить изв'єстныя общія положенія или нормы необходимо отвлеченного свойства; полученные такимъ способомъ принципы, къ которымъ личное сознаніе находится преимущественно въ активномъ отношеніи, такъ какъ они суть вообще лишь результаты собственной дискурсивной дъятельности этого сознанія, я называю отвлеченными или отрицательными.

Положительныя начала, очевидно, только тогда могутъ имѣть силу надъ сознаніемъ, когда за ними признается непосредственно сверхчеловѣческое происхожденіе, когда ихъ настоящая подлинная основа полагается въ мірѣ божественномъ, отъ котораго они и получаютъ свою санкцію; такимъ образомъ эти начала имѣютъ необходимо религіозный характеръ. Далѣе, положительныя начала по субстанціальности своего содержанія и по своей непосредственной силѣ падъ сознаніями способны овладѣть всюмъ человѣкомъ и цѣлыми народными массами и, слѣдовательно, воплощаться въ дѣйствительной жизни; имъ, такимъ образомъ, преимущественно принадлежитъ характеръ жизненный.

Принципы второго рода представляють намь противоположные признаки. Будучи результатомъ собственной работы личнаго сознанія, опираясь на изследованіе нашего разума, они не могуть иметь и не

таковое равнялось бы полному сліянію и безразличію, въ которомъ уже нѣтъ отношенія, такъ какъ нѣтъ относящихся; потому и въ самой первоначальной вѣрѣ есть нѣкоторый активный элементъ, и вообще каждый разъ, когда говорится о пассивномъ отношеніи, слѣдуетъ разумѣть сравнительно пассивное, то есть такое, въ которомъ пассивность преобладаетъ надъ активностью.

3 Но всѣ вѣрованія имѣютъ свой глобочайшій смыслъ за пре-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Но всѣ върованія имѣютъ свой глобочайшій смыслъ за предълами личнаго сознанія; это признается и современною ваукой, которая отвергла ребяческую теорію о происхожденіи вѣрованій изъсознательнаго вымысла отдѣльныхъ лицъ.

требуютъ никакой высшей сверхчеловъческой санкціи. Далъе, по отвлеченному характеру своего содержанія эти принципы не могутъ соотвътствовать всъмъ жизненнымъ потребностямъ цъльнаго человъческаго духа, а по своему происхожденію какъ общіе резульмамы дискурсивныхъ процессовъ, какъ обусловленные продукты разсудочной дъятельности самого человъка, они не могутъ имътъ дъйствительной силы и верховной власти надъ его сознаніемъ и волей, и еще менъе надъ субстанціальнымъ чувствомъ и глубокими инстинктами народныхъ массъ; а потому эти принципы являются только какъ безсильныя и безплотныя тъни живыхъ идей, не могущія воплотиться въ дъйствительной жизни и ограниченныя стънами ученыхъ кабинетовъ и школъ.

Итакъ, если положительнымъ началамъ необходимо присуще значеніе религіозное и жизненное, то начала отвлеченныя или отрицательныя имъютъ, напротивъ, характеръ научный ч школьный.

Легко видъть однако, что безусловная, никакого общенія не допускающая противоположность между положительными и отвлеченными началами существуеть только въ стремленіи, а не въ дъйствительности. Какъ положительныя начала въ ихъ дъйствительности, проявляющіяся въ религіяхъ и мистическихъ ученіяхъ, не могутъ быть совершенно лишены отвлеченнаго философскаго элемента, точно также и отвлеченныя начала, осуществляющіяся въ философскихъ системахъ и научныхъ теоріяхъ, никогда не могутъ освободиться внолив отъ догматическаго элемента. Въ религіозной области безусловное отриданіе всякаго разумнаго изследованія, всякаго логическаго оправданія догматовъ въры, Тертулліановское credo quia absurdum, есть явленіе исключительнее, большинство же лучшихъ представителей религіи всегда держались Анзельмова credo ut intelligam; да и самому Тертулліану его credo quia absurdum (высказанное, впрочемъ, мимоходомъ) не помъщало въ его богословскихъ сочиненіяхъ разсуждать и философствовать о предметахъ въры. Во всъхъ культурныхъ в религіять неизбежно является стремленіе привести свои погматы въ

<sup>4</sup> Эдъсь слово "научный" употребляется въ своемъ широкомъ смыслъ, обнимающемъ вмъстъ и умозрительную философію и емпирическую науку.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Я называю культурными религіями тв, которыя не остаются на степени стихійной силы, явмой для сознанія, но выражаются и въ опомъ. Таковы не превмуществу браминизмъ, буддизмъ и христіанство.

логическій порядокъ и внутреннюю систему, является, слёдовательно, элементь философскій. Далье, поскольку религія является въ видь историческаго откровенія, она необходимо имфетъ дъло съ историческими фактами и преданіями и такимъ образомъ необходимо вступаетъ въ область исторической и археологической науки. Вследствіе всего этого, религія, достигая извъстной степени развитія, необходимо порождаетъ цълую область религіозныхъ или богословскихъ наукъ, имъющихъ частью философскій, частью историческій характерь; посредствомъ этихъ наукъ религія переходитъ изъ жизни въ школу и вступаетъ въ тъсную связь съ отвлеченными началами разсулочнаго просвъщенія. Уже одно существованіе богословских в наукъ, а также тотъ фактъ, что всякому историку философіи приходится имъть дъло съ философіей браминовъ и буддистовъ, съ философіей каббалы, съ философіей христіанскихъ отцовъ церкви и схоластиковъ, и что, съ другой стороны, не было ни одной системы умозрительной философіи, которая не заключала бы въ себъ религіозныхъ элементовъ, ясно показываетъ, что безусловная отдъльность между отвлеченными началами научнаго изследованія и положительными началами религіозной вёры есть вымысель, не имъющій никакой дъйствительности. Даже тъ школьныя ученія, которыя по принципу отрицають всякое религіозное содержаніе и съ ръшительною враждою относятся ко всякой въръ и всякому догматизму, каково, напримъръ, ученіе матеріалистовъ, и эти ученія на самомъ дъль кладуть въ свою основу такія предположенія, которыя, не имъя ни логическаго, ни эмпирическаго оправданія, могуть приниматься только на въру, вследствіе чего и основанныя на этихъ предположеніяхъ системы им'йють рышительно догматическій характерь, такъ что съ этой стороны борьба этихъ ученій противъ существующихъ религій не есть борьба разума противъ въры, а только борьба одной въры противъ другой <sup>6</sup>. Такимъ образомъ отсутствие религіознаго содержанія нисколько не ручается за отсутствіе основного формальнаго характера религін, который состоить въ независи-

<sup>6</sup> Для всякаго способнаго къ философскому мышленію ясно, что такъ какъ, съ одной стороны, ни въ какомъ опытв не даны атомы, матерія и т. п., а, съ другой стороны, самыя понятія матеріи, какъ вещи о себъ (Ding an sich), или атомовъ, какъ вещественныхъ, но недълимыхъ элементовъ, заключаетъ въ себъ очевидное логическое противоръчіе, то атомизмъ и матеріализмъ вообще суть лишь догматическія утвержденія, связанныя съ научными.

мой отъ разумнаго изслъдованія въръ въ извъстныя положенія: такой въры столь же много въ матеріализмъ, натурализмъ и другихъ абстрактныхъ ученіяхъ, какъ и въ любой изъ положительныхъ религій.

Но нераздѣльность религіозныхъ и научныхъ началъ не есть только фактъ дѣйствительности, эта нераздѣльность необходима по существу дѣла, ибо невозможно предположить, чтобы религіозный человѣкъ не мыслилъ о предметѣ своей вѣры, и точно также, съ другой стороны, невозможно предположить, чтобъ ученый и философъ признавалъ свои общіе принципы исключительно на основаніи строго-научнаго изслѣдованія, такъ какъ самое это изслѣдованіе необходимо требуетъ уже нѣкоторой вѣры, — по крайней мѣрѣ, вѣры въ разумъ.

Подобнымъ же образомъ и та противоположность между религіозными и разсудочными началами, что одни воплощаются въ жизни народныхъ массъ, а другія ограничиваются только отвлеченнымъ признаніемъ среди отдъльныхъ умовъ и ученыхъ школъ, эта противоположность также не можеть быть безусловною уже потому, что между жизнью и школой, между большинствомъ живущаго върой народа и меньшинствомъ научно-образованныхъ людей нътъ безусловной границы, нътъ непроходимой пропасти. Съ одной стороны, и тъ люди, сознаніе которыхъ опредъляется отвлеченными принципами, не могуть однако вполнъ устраниться отъ вліяній общенародной жизни, а съ другой стороны, отвлеченныя ученія, выработанныя въ ученыхъ кабинетахъ и школахъ, выходятъ на улицу и площадь, и, овладъвая сначала сознаніемъ того смъщаннаго и полуобразованнаго класса людей, который составляеть большинство такъ называемаго «общества» или «публики» и теряя, разумъется, въ этомъ сознаніи свою научную обосновку, но сохраняя свой отвлеченный, разсудочный характеръ, оказываютъ затъмъ постепенное дъйствіе и на сознаніе коренной народной массы.

Изъ сказаннаго слъдуетъ, что ни въ какомъ отношеніи нельзя положить безусловной границы между положительными и отвлеченными началами, между върой и разумомъ въ ихъ дъйствительности; ибо нътъ такой въры, которая не соединялась бы съ разумнымъ мышленіемъ, и нътъ такого отвлеченнаго изслъдованія, которое не предполагало бы какой-нибудь въры, ясно различаясь въ своемъ основаніи и исходной точкъ; положительно-религіозныя и отвлеченно-научныя системы и ученія въ своемъ дъйствительномъ развитіи и конкретномъ осуществленіи необходимо взаимно проникаютъ другъ друга и многооб-

разно между собою переплетаются. Разумъется, эта связь между ними нежду сообы переплетаются. Газумбется, эта связь между ними не можеть никакъ препятствовать не только общему ихъ различію, но и противоборству ихъ частныхъ проявленій. Съ другой же стороны эта внутренняя связь ручается за возможность такого синтеза, въ которомъ эти начала, сохраняя свое различіе, находились бы въ совершенномъ гармоническомъ равновъсіи. Потенціальное основаніе для шенномъ гармоническомъ равновъсіи. Потенціальное основаніе для такого синтеза заключается уже въ томъ, что одно и то же содержаніе можетъ быть въ одно и то же время, но съ различныхъ сторонъ, какъ предметомъ религіозной въры и мистическаго созерцанія, такъ равно и предметомъ философскаго мышленія и научнаго изслъдованія. Въ самомъ дълъ, во всякомъ предметъ мы необходимо различаемъ слъдающія три стороны: во-первыхъ, субстанціальное существованіе или внутреннюю дъйствительность, — его собственную суть; во-вторыхъ, его общую сущность, тъ всеобщія и необходимыя опредъленія и свойства, которыя составляютъ логическія условія его существованія, или тъ условія, при которыхъ онъ только мыслимъ; и наконецъ, въ-третьихъ, его внъшнюю видимую дъйствительность, его проявленіе или обнаруженіе, т. е. бытіе для другого; другими словами: мы различаемъ всякій предметъ какъ сущій, какъ мыслимый и какъ дыйствующій. Очевидно, что собственное существованіе предмета, его внутренняя, необнаруженная дъйствительность можетъ утвержаться только върой или мистическимъ воспріятіемъ и соотвътствуетъ, такимъ образомъ, началу религіозному; мыслимость же предствуетъ, такимъ образомъ, началу религіозному; мыслимость же предствуеть, такимъ образомъ, началу религіозному; мыслимость же предствуветь, такимъ образомъ, началу религіозному; мыслимость же предствуеть, такимъ образомъ, началу религіозному; мыслимость же предствуветь. ствуеть, такимъ образомъ, началу религіозному; мыслимость же предмета очевидно принадлежить философскому умозрѣнію, а его обнаруженіе или внѣшняя феноменальная дѣйствительность подлежить изслѣдованію опытной науки. Столь же очевидно, что эти три стороны не дованно опытнои науки. Отоль же очевидно, что эти три стороны не только не исключають другь друга, а напротивъ лишь соединеніе ихъ составляеть полную, цѣльную истину предмета, и, слѣдовательно, только гармоническій синтезъ религіознаго, философскаго и опытно-на-учнаго знанія есть нормальное состояніе нашей умственной жизни, и внѣ его никакой стремящійся къ подлинной, цѣльной правдѣ умъ не можетъ найти удовлетворенія. Но говорить объ этомъ синтезѣ пока не мѣсто, и мы должны возвратиться къ частной разрозненной дѣйствительности господствующихъ началъ.

Положительныя или религіозныя начала могуть основываться или непосредственно на личномъ воспріятіи и созерцаніи божественныхъ вещей, или же предполагають посредство историческаго преданія, въру въ авторитеть. Религіозныя начала въ первомъ видъ я на-

зываю мистическими, во второмъ — традиціонными. Такъ какъ вообще положительныя или религіозныя начала сами по себъ не составляютъ предмета настоящихъ очерковъ, то я не буду останавливаться и на этомъ ихъ различіи; замѣчу только, что, помимо фактической неотдѣлимости мистическаго элемента отъ традиціоннаго, самое существованіе этого послѣдняго, имѣя лишь историческія основанія, прадставляется временнымъ явленіемъ, а не безусловною необходимостью. Я хочу сказать, что по существу дѣла ничто не препятствуетъ представить такое состояніе общечеловѣческаго сознанія, въ которомъ традиціонное основаніе религіи будетъ совершенно поглощено мистическимъ, т. е. религія для всѣхъ будетъ основана на непосредственномъ воспріятіи божественныхъ вещей, а историческое преданіе останется только въ сознаніи какъ идея пережитого прошлаго.

Гораздо существеннъе основное различіе въ области отвлеченныхъ началь, которое мы уже имъли случай мимоходомъ замътить, говоря о всеобщемъ синтезъ. Какъ мы знаемъ, отвлеченныя начала суть результаты нашей собственной умственной дъятельности. Всякая же дъятельность нашего ума слагается изъ двухъ элементовъ: изъ эмпирическихъ данныхъ, составляющихъ матеріальное содержаніе этой умственной дъятельности, и изъ собственныхъ чисто раціональныхъ формъ нашего ума, которыми необходимо обусловливается его дъятельность. Смотря по тому, какой изъ этихъ двухъ элементовъ принимается за основаніе, въ какомъ изъ нихъ полагается центръ тяжести, при отвлеченномъ изслъдованіи возникають два вида отвлеченныхъ началъ: первыя выводятъ истину, благо и красоту изъ эмпирическаго содержанія или матеріи нашихъ дъятельностей и должны быть потому названы эмпирическими или матеріальными началами; другія полагають сказанныя верховныя идеи въ собственныхъ формальныхъ опредъленіяхъ чистаго разума и называются поэтому формальными или чисто-раціональными началами.

Въ каждомъ изъ этихъ двухъ направленій отвлеченнаго изслѣдованія устанавливаются свои верховные принципы — практическій, теоретическій и эстетическій, и соотвѣтствующіе имъ критеріи. Такъ какъ въ предметъ настоящихъ очерковъ не входятъ никакіе историческіе вопросы, то дальнѣйшее изложеніе будетъ опредѣляться не историческимъ порядкомъ въ развитіи этихъ двухъ направленій, а только логическою послѣдовательностью самихъ принциповъ. Во избѣжаніе недоразумѣній считаю нужнымъ сдѣлать еще одно замѣчаніе.

Ставя своею задачей критику отвлеченных началь, я разумбю не такую критику, которая старается опровергнуть то или другое ученіе, выставляя противъ него различныя возраженія. Помимо того, что я считаю такую критику вообще дёломъ маловажнымъ и не достигающимъ своей цёли, — что конечно есть только личное мнёніе, — во всякомъ случай очевидно, что такая чисто отрицательная критика можетъ примёняться только къ отдёльнымъ частнымъ ученіямъ и системамъ въ ихъ конкретной, исторической дъйствительности, а никакъ не къ самимъ основнымъ принципамъ въ ихъ логической чистотъ. Критическій же методъ по отношенію къ самимъ этимъ принципамъ долженъ состоять въ томъ, чтобы, пользуясь ими какъ необходимыми предварительными ступенями, переходить постепенно къ полному синтетическому опредёленію великихъ неизвёстныхъ нашей положительной задачи.

### III.

Эмпирическій принципъ нравственности въ своихъ элементарныхъ формахъ. — Идонизмъ, эвдемонизмъ, утилитаризмъ.

Основной вопросъ всякаго нравственнаго ученія состоить въ опредълени нормальной цъли нашей практической дъятельности, т. е. такой цели, которая желательна сама по себе и къ которой все остальныя относятся какъ средства. Такая цёль называется въ объективномъ смыслъ благомъ по преимуществу или высшимъ благомъ, summum bonum (въ относительномъ же или субъективномъ смыслъ благомъ называется все, что въ данную минуту удовлетворяетъ даннаго субъекта). Морадь эмпиризма имъетъ задачей вывести изъ опыта верховный принципъ нравственности, т. е. опредъление высшаго блага или нормальной цъли практической дъятельности. Въ безконечномъ разнообразіи субъективныхъ и относительныхъ благь нетъ ли какого-нибудь общаго и постояннаго элемента, одинаково имъ всёмъ присущаго? Прежде всего такимъ элементомъ представляется удовольствіе или наслажденіе. Въ самомь діль, присутствіе какого бы то ни было блага необходимо доставляеть намъ удовольствие физическое или духовное; такимъ образомъ, удовольствіе въ широкомъ смысль

есть общій и постоянный признакъ всякаго блага, слѣдовательно, необходимый признакъ блага вообще или блага какъ такого.

Этическое ученіе, ограничивающееся этимъ, однимъ этимъ признакомъ или этимъ опредѣленіемъ высшаго блага, какъ удовольствія, и, слѣдовательно, въ удовольствіи полагающее нормальную цѣль жизни человѣческой, называется идонизмомъ (отъ греческаго слова ἡδονἡ — удовольствіе или наслажденіе). Согласно сказанному выше, идоническій принципъ нравственности не есть случайный, а имѣетъ необходимыя логическія основанія. Это есть первое этическое опредѣленіе, имѣющее научное значеніе, то есть представляющее характеръ всеобщности и необходимости. Отсюда, разумѣется, не слѣдуетъ, чтобъ это опредѣленіе въ своей общности и простотѣ было полнымъ и окончательнымъ выраженіемъ нравственнаго начала даже въ эмпирическомъ направленіи. И въ самомъ дѣлѣ очевидно, что мыслящій умъ не можетъ на этомъ остановиться. И прежде всего необходимо нѣкоторое формальное ограниченіе или поправка.

Такъ какъ по этическимъ условіямъ человѣческой природы, равно какъ и по логическимъ условіямъ конечнаго или ограниченнаго бытія вообще, удовольствіе или наслажденіе не можетъ быть постояннымъ непрерывнымъ состояніемъ, а необходимо перемежается противоположными состояніями неудовольствія или страданія, то принципъ идонизма можетъ имѣть практическое значеніе только въ томъ случаѣ, если онъ ставитъ послѣднею цѣлью не достиженіе непрерывнаго состоянія удовольствія, которое невозможно, а лишь достиженіе такого существованія, въ которомъ пріятныя состоянія преобладаютъ и постоянно господствуютъ надъ состояніями непріятными. Такое существованіе называется счастьемъ, счастливою или блаженною жизнью, и, такимъ образомъ, принципъ идонизма въ болѣе точномъ выраженіи превращается въ принципъ эвдемонизма (отъ греческаго слова εὐδαιμονία — блаженство, счастье).

Нормальная цёль практической дёятельности есть достиженіе блаженства, или счастливой жизни. Въ такомъ общемъ видё этотъ принципъ эвдемонизма безъ сомивнія вёренъ, и если устранить споръ о словахъ, то его одинаково признаютъ всѣ, самыя разнообразныя, этическія ученія. Что послёдняя цёль нашей дёятельности есть блаженство, это въ сущности одинаково допускается всѣми, и основное различіе въ этомъ пунктѣ состоитъ лишь въ томъ, что одни полагаютъ блаженство въ этой временной жизни и этомъ конечномъ мірѣ, другіе

полагають его въ будущей въчной жизни и другомъ абсолютномъ міръ, третьи, наконецъ, придавая страданію значеніе положительное, а наслажденію и, слъдовательно, счастью только отрицательное, признавая, что всякое дъйствительное бытіе есть необходимое страданіе, и что блаженство состоитъ лишь въ отсутствіи этого страданія, указываютъ на совершенное уничтоженіе дъйствительнаго бытія какъ на высшее блаженство, составляющее нашу послъднюю цъль. Очевидно, такимъ образомъ, что эвдемоническій характеръ принадлежитъ не только христіанской этикъ, проповъдующей въчное блаженство небеснаго царства, но также и пессимистической, отрицательной этикъ буддизма, какъ древняго, такъ и новъйшаго, развитаго въ философіи Шопенгауэра и Гартмана; ибо и здъсь какъ послъдняя цъль ставится блаженство — блаженство нирваны, уничтоженія.

Но именно это обстоятельство, что эвдемоническій принципь въ своемъ общемъ видъ одинаково присущъ всъмъ самымъ противоположнымъ этикамъ, нисколько не устраняя при этомъ ихъ противоподожности и не соединяя ихъ высшимъ синтезомъ, ясно показываетъ совершенную неопредъленность этого принципа, требующую дальнъйшаго развитія. Самая несомнънность эвдемоническаго опредъленія высшаго блага происходить лишь оттого, что это опредъление является почти тождесловіемъ. Въ самомъ дълъ, для всякаго свободнаго отъ школьныхъ предразсудковъ ума положеніе, что высшее благо есть счастіе, вообще, — должно казаться очевиднымъ труизмомъ, ничего не говорящимъ и только вызывающимъ новый вопросъ: что же есть счастье, въ чемъ состоитъ настоящее блаженство? То опредъленіе, что счастье есть преобладание пріятных в состояній нады непріятными, есть только словесное опредъленіе, и для того, чтобы оно сделалось реальнымъ и получило практическое значение, необходимо опредълить содержаніе пріятныхъ и непріятныхъ состояній или удовольствія и страданія.

Мы находимъ въ опытъ, что человъку свойственны наслажденія или удовольствія четырехъ родовъ: во-первыхъ, матеріальныя наслажденія человъка какъ животнаго организма; во-вторыхъ, наслажденія эстетическія; въ-третьихъ, наслажденія умственныя, и наконецъ, въ-четвертыхъ — наслажденія воли или наслажденія собственно-правственныя.

Наслажденія перваго рода не принадлежатъ собственно *человъ- ческой* природь: будучи связаны съ необходимыми функціями живот-

наго организма, они входять лишь въ общую матеріальную основу всякой жизни и никакъ не могуть сами по себѣ составлять человъческаго счастья. Ни природа человѣка, ни природа самихъ чувственпыхъ наслажденій не позволяеть имъ стать собственною цѣлью и 
содержаніемъ человѣческой жизни. Хотя слишкомъ часто встрѣчаются люди, полагающіе единственную цѣль своего существованія въ 
матеріальныхъ наслажденіяхъ, но это всегда и неизбѣжно оказывается иллюзіей, ибо какъ только достигается это мнимое счастье, 
то есть постоянная возможность удовлетворять вполнѣ всѣ матеріальныя хотѣнія (а они имѣютъ очень тѣсные предѣлы), такъ необходимо 
является пресыщеніе, скука, внутренняя пустота, а за нею отвращеніе къ жизни, taedium vitae, и очень часто какъ послѣднее заключеніе — самоубійство, печальное, но убѣдительное доказательство высшей природы человѣка.

Не подлежить сомнънію, что нъкоторая степень матеріальнаго довольства составляеть необходимое отрицательное условіе человъческаго счастья, то есть такое условіе, безъ котораго это счастье невозможно; но отсюда никакъ не следуетъ, чтобы матеріальное довольство могло составлять само положительное содержание человъческаго счастья или быть собственною целью человеческой жизни. Прежде чемъ быть счастливымъ, конечно, необходимо существовать, иметъ воздухъ для дыханія и т. п., но никто еще, я думаю, не заключаль изъ этого, чтобы счастье или цель человека могли состоять въ томъ, чтобы существовать, дышать воздухомъ и т. под. Но точно то же должно сказать и о матеріальномъ довольствъ вообще, которое точно также есть лишь отрицательное условіе и общая матеріальная основа счастливой жизни, а не сама эта жизнь, и, следовательно, никакимъ образомъ не можетъ давать положительнаго опредъленія человъческой дъятельности или служить ей подлинною пълью. Такія азбучныя истины не стоило бы и высказывать, если бы не существовало еще довольно много добрыхъ и благонамъренныхъ дюлей, смъшивающихъ всеобщее счастье со всеобщей сытостью и думающихъ окончательно осчастливить всёхъ людей, обильно и равномёрно распредъливъ между ними всъ земныя блага. Для этихъ людей высшимъ выраженіемъ истины являются, напримъръ, такіе стихи Гейне:

> Ein neues Lied, ein besseres Lied, O Freunde, will ich euch dichten: Wir wollen hier auf Erden schon

Das Himmelreich errichten.
Wir wollen auf Erden glücklich sein
Und wollen nicht mehr darben;
Verschlemmen soll nicht der faule Bauch,
Was fleissige Hände erwarben.
Es wächst hienieden Brod genug
Für alle Menschenkinder,
Auch Rosen und Myrten. Schönheit und Lust,
Und Zuckererbsen nicht minder.
Ja, Zuckererbsen für jedermann
Sobald die Schoten platzen!
Den Himmel überlassen wir
Den Engeln und den Spatzen.

Изъ трехъ родовъ собственно человъческихъ наслажденій, эстетическія и умственныя хотя и составляютъ необходимый ингредіентъ человъческаго счастья, но по своему чисто идеальному характеру они не имъютъ прямого отношенія къ дъятельной жизни, не могутъ сами по себъ опредълять практическую дъятельность человъка и потому не имъютъ непосредственнаго значенія для нашего настоящаго вопроса, — вопроса о высшемъ благъ какъ опредъляющей цъли именно практической дъятельности. Значеніе для этого нравственнаго или практическаго вопроса только третій родъ человъческихъ наслажденій — наслажденія воли, имъющія специфически нравственный или практическій характеръ.

Нашъ внутренній опыть несомньно свидьтельствуеть о существованіи такихь положительных наслажденій или удовольствій (пріятныхь состояній), которыя не проистекають ни изъ удовлетворенія тылесныхь, ни умственныхь, ни эстетическихь стремленій, а имьють характерь чисто практическій или нравственный, относясь непосредственно къ области воли. Наша воля и проистекающая изъ нея практическая дъятельность въ точномъ смысль этого слова имьеть необходимо своимъ непосредственнымъ предметомъ другія существа, ибо всякая дъятельность есть отношеніе дъйствующаго субъекта къ чему-нибудь другому; но такая дъятельность, которая имьетъ своимъ

<sup>7</sup> Слово "практическій" я прилагаю ко всему, что непосредственно относится къ волю и ея дъйствію, такъ что термины "практическій" и "нравственный", принимаемые обавъ широкомъ смыслъ, совпадають (въ тъсномъ же смыслъ слова "нравственный" обозначаетъ уже нъкоторыя опредъленныя проявленія практическаго начала, именно проявленія нормальныя или одобряемыя).

предметомъ вещество или тъло и проистекаетъ изъ физическихъ хотъній и потребностей, не есть собственно практическая дъятельность, а только физіологическое отправленіе организма (въ тъсномъ смыслъ) или же механическая работа; точно также не имъетъ практическаго характера, т. е. не относится прямо къ волъ, такая дъятельность, предметъ которой составляютъ общія идеи сами по себъ, — все равно, является ли эта дъятельность въ формъ чисто теоретическаго познанія этихъ идей или же въ формъ ихъ художественнаго воспріятія и воспроизведенія; собственно же практическая или нравственная дъятельность, проистекающая непосредственно изъ воли, всегда относится такимъ образомъ къ существамъ индивидуальнымъ и одушевленнымъ, и въ этомъ отношеніи наша дъятельность представляетъ двоякій характерь.

Дъйствуя на другія существа, мы можемъ стремиться къ исключительному самоутвержденію по отношенію къ этимъ существамъ и, слъдовательно, къ ихъ отрицанію, т. е. къ подчиненію ихъ намъ, къ господству нашему надъ ними, или даже къ совершенному ихъ уничтоженію в. "Удовлетвореніе этихъ стремленій воли является безспорно въ видъ положительныхъ наслажденій, которыя вообще могутъ быть названы наслажденіями самоутвержденія или эгоизма. И какъ общее стремленіе воли къ самоутвержденію является въ частности какъ гордость, честолюбіе, властолюбіе, а въ крайнемъ случать какъ злость, кровожадность и изысканная жестокость, такъ и удовлетвореніе каждаго изъ этихъ частныхъ стремленій даетъ намъ соотвътствующіе частные виды эгоистическихъ наслажденій — наслажденій гордости, властолюбія, жестокости и т. д.

Противоположный родь нашей вольной дъятельности имъетъ другія существа своимъ положительнымъ, а не отрицательнымъ предметомъ, или точнъе не только своимъ предметомъ, но и своею настоящею цълью. Здъсь наша воля стремится къ утвержденію бытія другихъ существъ и къ увеличенію ихъ благосостоянія. Такое стремленіе въ противоположность эгоизму можно назвать альтруизмомъ (отъ alter — другой) , и удовлетвореніе этого стремленія также несомнънно является въ видъ положительныхъ наслажденій.

<sup>8</sup> Здёсь, слёдовательно, хотя предметь нашей дёятельности составляють другія существа, но послёднею цёлью являемся мы сами, наше собственное самоутвержденіе.

<sup>9</sup> Этотъ терминъ, насколько мий извистно, впервые введенъ въ

Эгоизмъ и его наслажденія очевидно не могутъ обосновывать правственнаго принципа, то есть объективнаго и всеобщаго начала практической дѣятельности, ибо исключительное самоутвержденіе одного для своего осуществленія предполагаетъ пассивность другихъ, но если бъ исключительное самоутвержденіе было всеобщимъ принципомъ, если бы дѣятельность всфхъ одинаково управлялась активнымъ эгоизмомъ, тогда очевидно эгоизмъ каждаго былъ бы парализованъ эгоизмомъ всѣхъ, и такимъ образомъ исключительное самоутвержденіе, возведенное въ значеніе объективнаго и всеобщаго начала, само себя уничтожаетъ во внутреннемъ противорѣчіи.

Итакъ, только наслажденія альтруизма могутъ имѣть опредѣляющее значеніе для нормальной практической дѣятельности. Если всякая практическая дѣятельность, какъ было признано. имѣетъ послѣднею цѣлью счастье, то подъ этимъ должно разумѣть счастье всѣхъ или общую пользу. Эвдемонизмъ, такимъ образомъ опредѣлившійся, есть утилитаризмъ, то есть этика общей пользы или наибольшаго счастья.

Въ утилитаризмѣ эвдемоническій и идоническій элементъ теряетъ свою матеріальную исключительность и получаетъ уже нѣкоторое формальное опредѣленіе. Хотя основаніемъ нравственнаго принципа признаются наслажденіе и счастье, но уже не какъ такія, то есть не всякое наслажденіе и счастье допускается какъ нормальный мотивъ практической дѣятельности. Различается качество наслажденій 10, и нравственное значеніе признается только за тѣми, которыя имѣютъ характеръ альтруизма.

«Счастье, составляющее утилитарный критерій праведной діятельности, не есть собственное счастье дійствующаго, несчастье всілль-Утилитаризмъ требуеть, чтобы каждый быль бы такъ же строго безпристрастень по отношенію къ своему счастью и счастью другихъ. какъ если бъ онъ быль благосклоннымъ, но непричастнымъ ділу зрителемъ. Въ сущности вся этика пользы заключается въ золотомъ правиль Іисуса Назарейскаго: поступать такъ, какъ каждый желаеть, чтобы съ нами поступали, и любить своего ближняго какъ самого

употребление Огюстомъ Контомъ, и долженъ быть удержанъ, какъ точно соотвътствующий противоположному термину "эгоизмъ".

<sup>10</sup> J. St. Mill. "Utilitarianism", 5th. edition., London 1874, стр. 11 и 12.

себя составляеть идеальное совершенство утилитарной нравственности» 11.

Но если такъ, если счастье, польза, наслажденіе сами по себъ еще не имъють нравственнаго значенія, то не могуть служить послъднею и высшею цълью нормальной практической дъятельности, а получають такое значеніе лишь тогда, когда они суть польза, счастье и наслажденіе другихъ, то есть, въ концъ концовъ, вскхъ; если, такимъ образомъ, эти общіе мотивы нашей дъятельности только чрезъ привходящій къ нимъ элементъ альтруизма могутъ составлять нравственный принципъ, то есть опредъляющее начало для нормальной практической дъятельности, то въ такомъ случаъ очевидно нътъ никакого логическаго основанія опредълять этотъ нравственный принципъ чрезъ эти общія понятія счастья, пользы, наслажденія, которыя, какъ признано, сами по себъ еще не могутъ имъть значенія для нравственнаго принципа какъ такого.

Всякая дѣятельность имѣетъ въ своей послѣдней цѣли необходимый признажъ наслажденія, счастья, пользы въ какой бы то ни было формѣ, въ этомъ несомнѣнная истинность идонизма, эвдемонизма, утилитаризма. Но кромѣ того, что одинъ изъ необходимыхъ признаковъ предмета не есть еще самый предметъ, и изъ того, что достиженіе окончательной цѣли необходимо соединено съ наслажденіемъ и блаженствомъ, не слѣдуетъ, чтобы сама окончательная цѣль или выстее благо и состояло только въ наслажденіи или блаженствѣ. Кромѣ этого, вопросъ вѣдь не о принципѣ всякой дѣятельности или дѣятельности вообще, а о принципѣ всякой практической дѣятельности, о нравственномъ принципѣ въ собственномъ смыслѣ. Исходную точку для всякаго моральнаго изслѣдованія, для всякой разсудочной этики составляетъ тотъ фактъ, что мы полагаемъ существенно различіе и противоположность между нашими дѣйствіями: одни

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Mill, ibid. 24—25: "I must again repeat, what the assailants of utilitarianism seldom have the justice to acknowledge, that the happiness which forms the utilitarian standard of what is right in conduct, is not the agent's own happiness, but that of all concerned. As between his own happines and that of others, utilitarianism requires him to be as strictly impartial as a disinterested and benevolent spectator. In the golden rule of Jesus of Nazareth we read the complete spirit of the ethics of utility. To do as one would be done by, and to love one's neighbour as oneself, constitute the ideal perfection of utilitarian morality".

изъ нихъ признаются нормальными, нравственно добрыми, долженствующими быть, другія же осуждаются какъ безиравственныя, дурныя или недолжныя. Но наслаждение, счастье, польза входять въ конечный мотивъ или последнюю цель вскаго этихъ действій безразлично, какъ добрыхъ и праведныхъ, такъ равно дурныхъ или недолжныхъ, и, следовательно, если бъ эти общие мотивы имели опредъляющее нравственное значеніе, то человъкъ, наслаждающійся мученіями другихъ или находящій свое счастье и пользу въ эксплоатаціи и разореніи другихъ, дъйствоваль бы столь же нормально и нравственно, какъ и тотъ, кто находитъ свое наслаждение и счастье только во благъ всъхъ своихъ ближнихъ. Съ точки зрънія наслажденія, счастья, пользы, оба одинаково правы, следовательно, съ этой точки эренія всё действія безразличны, поскольку всё одинаково опредёляются тами общими мотивали; но такъ какъ различие нравственныхъ и безнравственныхъ дъйствій несомнънно существуєть и обоснованіе этого различія составляетъ собственную задачу всякаго моральнаго ученія, то отсюда ясно, что общія понятія счастья, удовольствія или пользы совершенно недостаточны для опредъленія собственно нравственнаго начала.

Противъ такого требованія особеннаго специфически-нравственпаго принципа для обоснованія нормальной практической діятельности отъ людей мало привыкшихъ къ логическому мышленію можно слышать такое возражение: хорошо понятый эгоизмъ достаточенъ для того, чтобы люди находили свою пользу, счастье и наслаждение во благь другихъ и всеобщей пользъ. Въ словахъ «хорошо понятый» очевидно заключается грубъйшая petitio principii, такъ какъ всякій необходимо считаетъ свое понимание хорошимъ. Богатый кулакъ, основывающий свое благосостояніе на разореніи и бъдствіяхъ множества людей. по зато доставляющій себъ всевозможныя наслажденія, не только матеріальныя, но и эстетическія и умственныя, ибо солнце искусства и науки одинаково дастъ свой свътъ и праведнымъ и неправеднымъ, конечно, считаетъ хорошимъ свое понимание эгоизма, и я не вижу, какимъ способомъ можно было бы ему логически доказать противное. Дъло въ томъ, что наслажденіе, счастье и т. п. суть понятія совершенно субъективныя, и когда человъкъ сознаетъ или чувствуетъ себя наслаждающимся или счастливымъ, было бы совершенно нелѣпо разубъждать его въ этомъ. Другое дъло, если бы можно было дать ему самому почувствовать, осязательно показать ему другое лучшее и

сильнъйшее благо, предъ которымъ его прежнее счастье должно ему самому показаться призрачнымъ и ничтожнымъ. Но такой положительный аргументъ не можетъ опираться на отвлеченныя понятія и общія мъста, хорошо извъстныя всякому мошеннику, но нисколько не дълающія его лучшимъ.

Во всякомъ случав, такъ какъ уже формальная логика запрещаетъ опредвлять видовое понятіе одними родовыми признаками, то и невозможно полагать содержаніе иравсменнаго принципа или последней пели нормальной деятельности въ такихъ понятіяхъ, какъ наслажденіе, счастье, польза, которыя входятъ въ последнюю цель всякой деятельности вообще, какъ нормальной, такъ и ненормальной. Долженствующая быть или нравственно одобряемая деятельность, составляя особенный видъ практической деятельности, требуетъ, помимо общихъ основаній и началь всякой деятельности, еще своего особеннаго специфическаго начала и основанія, которое и составляетъ собственно искомое въ этической задачъ.

Это собственно нравственное начало указывается уже въ утилитарной этикъ, въ понятія альтруктама, но это понятіе, являясь здѣсь въ своей неопредѣленной общности, заслоняется понятіемъ пользы. Вообще должно замѣтить, что опредѣленіе общей пользы въ качествѣ высшаго нравственнаго начала необходимо представляетъ характеръ неопредѣленный и двусмысленный, такъ какъ, смотря по тому, дѣлается ли удареніе на «общей» или же на «пользѣ», и самый принципъ получаетъ различное значеніе.

Вообще въ идонизмъ, эвдемонизмъ и утилитаризмъ нравственное начало еще не опредъляется въ своей особенности, не выдъляется вполнъ изъ своего противоположнаго, т. е. эгоизма. Но уже въ послъднемъ изъ этихъ ученій ясно обнаруживается необходимость такого выдъленія и обособленія нравственнаго начала, что и осуществляется въ той этикъ, которая показываетъ особенное и самостоятельное основаніе нравственной дъятельности въ эмпирически несомнънномъ элементъ симпати, коренящемся во внутреннемъ субстанціальномъ тождествъ всъхъ существъ. Наиболъе опредъленное в полное развитіе этого начала мы находимъ въ нравственномъ ученіи Шопенгауэра, за которымъ и будемъ слъдовать при разсмотръніи этого окончательнаго вида эмпирической этики.

## IV.

## Эмпирическое начало нравственности въ своей высшей формъ. Основаніе морали по Шопенгауэру.

При разръшеніи этической задачи, необходимо прежде всего раздичать два вопроса: одинь относится къ принципу, другой къ основанію этики, — двъ вещи совершенно различныя, хотя ихъ часто сившивають.

«Принципъ или верховное основоположение какой-нибудь этики есть самое краткое и сжатое выражение для того образа дъйствій, который предписывается этою этикой, или же, если она не имъетъ повелительной формы, — того образа дъйствій, за которымъ она признаетъ подлинную нравственную цъну. Это, такимъ образомъ, есть ея, въ одномъ положения выраженное, наставление къ добродътели вообще, слъдовательно содержание — оти (что) — добродътели. Основа (das Fundament) какой-нибудь этики, напротивъ, есть дооти (почему) добродътели, основание (der Grund), по которому признается обязательнымъ, или рекомендуется, или одобряется такой образъ дъйствій — ищутъ ли этого основанія въ природъ человъка, или во внъшнихъ отношеніяхъ міра, или гдъ-пибудь еще» 12.

Относительно собственнаго содержанія, от правственности, или ея верховнаго принципа, всё правственныя ученія въ сущности согласны между собою, хотя облекають его въ самыя разнообразныя формы. Въ самомъ простомъ и чистомъ виде этотъ принципъ сводится къ следующему выаженію: neminem laede, imo omnes, quantum potes, juva, т. е. никому не вреди, но всёмъ сколько можешь псмогай.

«Это есть собственно то положеніе, обосновать которое стараются всё моралисты, общій результать ихъ столь разнообразныхъ выведеній: это есть  $\ddot{\sigma}\tau$ , къ которому  $\dot{\sigma}\dot{\sigma}$  все еще ищется, слёдствіе, къ которому требуется основаніе, слёдовательно, само это положеніе есть еще только Datum (данное), къ которому Quaesitum (искомое) есть задача всякой этики. Разрішеніе этой задачи даеть собственное основаніе этики, котораго, какъ философскаго камня, ищуть уже тысячельтія. А что datum,  $\ddot{\sigma}\tau\iota$ , принципъ им'єть свое чистьйшее выраженіе въ сказанной формуль, видно изъ того, что она относится ко

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> "Die beiden Grundprobleme der Ethik", von Arthur Schopenhauer, 2. Auflage, Leipzig 1860, crp. 136.

всякому другому моральному принципу какъ заключение къ посылкамъ, т. е. какъ то, къ чему собственно хотятъ придти; такъ что па всякій другой моральный принципъ должно смотреть какъ на описаніе, на прямое или иносказательное выраженіе того простого положенія. Это, напримъръ, относится даже ко мнимо-простому, тривіальному основоположенію: Quod tibi fieri non vis, alteri ne feceris, т. е. чего себь не хочешь — и другому не дълай, котораго недостатокъ, именно, что оно выражаеть только отрицательныя, а не положительныя обязанности, можетъ быть легко устраненъ чрезъ повтореніе его безъ частицъ поп и пе (т. е. чего себъ хочешь — дълай и другому). Тогда и это правило означаетъ собственно neminen laede, imo omnes, quantum potes, juva, но только косвеннымъ путемъ, при чемъ получается та видимость, будто здѣсь содержится и реальное основаніе такого предписанія, чего, однако, на самомъ дѣлѣ нѣтъ, такъ какъ изъ того, что я не хочу, чтобы со мною что-нибудь дъдалось. никакъ не следуетъ, что я не долженъ делать этого другимъ. То же самое нужно сказать о каждомъ изъ досель выставленныхъ принциповь или верховныхъ основоположеній морали» 13.

Безъ сомнѣнія, этотъ простой нравственный принципъ или точнѣе — нравственное правило, выставленное Шопенгауэромъ, имѣетъ дѣйствительное эстетическое значеніе, и далѣе этого правила не можетъ идти эмпирическая, на обыкновенномъ вседневномъ опытѣ основанная мораль; изъ чего, однако, не слѣдуетъ, чтобъ этотъ принципъ самъ по себѣ былъ вполнѣ достаточенъ, чтобъ онъ покрылъ нравственное содержаніе жизни во всей его глубинѣ и объемѣ. Самъ Шопенгауэръ, какъ мы увидимъ, не можетъ ограничиться этой простою моралью и идетъ гораздо дальше ея. Но объ этомъ будетъ сказано на своемъ мѣстѣ, теперь же намъ слѣдуетъ остановиться на томъ основаніи, которое Шопенгауэръ находитъ для приведеннаго принципа.

Держась эмпирическаго направленія мысли, можно искать требуемаго основанія морали только въ эмпирической природѣ человѣка, т. е. въ данныхъ, которыя отвлечены отъ повседневныхъ фактовъ человѣческаго опыта. Въ такомъ случаѣ опредѣленіе этого основанія въ границахъ установленнаго принципа не представляетъ никакихъ трудностей. А именно, разсмотрѣвъ основныя побужденія всякой

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ibid., стр. 137 и 138.

практической дѣятельности и исключивъ тѣ изъ нихъ, которыя по существу дѣла не могутъ обусловливать собственно нравственной (т. е. соотвѣтствующей принятому нравственному принципу) дѣятельности и, слѣдовательно, не могутъ обосновывать этого нравственнаго принципа, мы получаемъ въ остаткѣ то, что можетъ служить ему основаніемъ, и если этотъ остатокъ будетъ сведенъ къ одному основному побужденію, то, очевидно, возможность совпадаетъ съ дѣйствительностью, и мы найдемъ единственное дѣйствительное основаніе нравственности.

Переходя къ дъйствительному разръшенію своей задачи, Шопенгауэръ прежде всего высказываеть въ видъ аксіомъ слъдующія уже упомянутыя нами положенія. То, что вообще двигаеть волю или побуждаеть ее къ дъйствію, есть единственно благо и зло 14 въ самомъ общемъ и широкомъ смыслъ этихъ словъ; какъ и наоборотъ, благо и зло означають собственно согласное съ волей или противное волъ. Слъдовательно, всякій мотивъ или побужденіе должно относиться ко благу и злу. Следовательно, всякое действіе воли имееть своимъ послъднимъ предметомъ какое-нибудь воспримчивое ко благу и злу существо. Это существо есть или самъ дъйствующій или ктолибо другой, въ такомъ случав пассивно участвующій въ действіи. поскольку оно совершается къ его вреду или пользъ. Въ первомъ случать вст побужденія имтють характерь эгоистическій и не могуть, очевидно, обосновывать нравственнаго принципа, такъ какъ этотъ принципъ ставитъ собственною цълью для дъйствующаго другихъ, а He ero camoro — neminem laede, imo omnes, quantum potes, juva. тогда какъ въ побужденіяхъ эгоняма другіе могуть являться только какъ средства и къ нимъ можетъ примъняться противоположное правило: neminem juva (никому не помогай), или даже omnes laede (всемъ вреди). Итакъ, моральное значение можетъ вообще принадлежать только тымь побужденіямь, которыя непосредственно заключаются во благь или страданіи другихь, и дъйствительно, только такимъ побужденіямъ и происходящимъ изъ нихъ дъйствіямъ общечеловъческое сознаніе придаеть нравственную цѣну 15.

<sup>14</sup> Попенгауэръ употребляетъ выражение Wohl und Wehe, кототому нътъ соотвътствующаго въ русскомъ языкъ. Я вообще предпочитаю термины "благо и зло", какъ самые общие и широкие, но иногда, гдъ нъмецкое Wehe имъетъ болъе опредъленный смыслъ, я употребляю, вмъсто "зло", слова "страдание" или "бъдствие".

<sup>15</sup> Schopenhauer, ibid., стр. 205—207. Такъ какъ зло или сгра-

Но если правственную цену имеють только те действія, побужденія которыхъ суть благо или бъдствіе другого, то спрашивается: какимъ образомъ возможно, чтобъ это благо или бъдствіе другого стало прямымъ мотивомъ моихъ дъйствій? Очевидно, это возможно лишь въ томъ случать, если тотъ другой или тъ другіе становятся послъднею цълью моей воли, совершенно такъ, какъ въ другихъ случаяхъ я самъ составляю эту последнюю цель, следовательно, это возможно только, когда я совершенно непосредственно хочу его блага (этого другого существа) и не хочу его бъдствія, такъ же непосредственно, какъ въ другихъ случаяхъ только своего собственнаго. Но это необходимо предполагаеть, что я при бъдствін этого другого прямо ему сострадаю, чувствую это его бъдствіе или страданіе, какъ въ другихъ случаяхъ только свое, и поэтому непосредственно хочу его блага, какъ въ другихъ случаяхъ только своего. Но это требуетъ, чтобы я какимъ-нибудь способомъ былъ съ нимъ отождествленъ, т. е. чтобы то безусловное различіе между мною и всякимъ другимъ, на которомъ (различіи) прямо основывается мой эгоизмъ, чтобъ это различіе было въ нъкоторой степени снято или устранено 16.

Такое отождествленіе мы находимъ въ дъйствительности, именно въ несомнънномъ и далеко не ръдкомъ явленіи состраданія (симпа-

даніе является для насъ непосредственнымъ мотивомъ лишь въ отрицательномъ смыслъ, поскольку именно мы хотимъ набавить отъ него себя или другихъ, избавление же отъ злаи страдания есть благо то, сльдовательно, настоящій мотивъ нашихъ дъйствій всегда есть благо — свое въ дъйствіяхъ эгоистическихъ, чужое — въ дъйствіяхъ альтруистическихъ. Въ другомъ мъс в Шопенгауэръ указываетъ еще на третій родъ дъйствій, въ которыхъ зло или страдаціе, именно страданіе другого, является положительнымъ мотивомъ, когда дъйствующій прямо хочеть причинить эло или страданіе другому; и на этомъ основанін Шопенгауэръ присоединяеть къ побужденіямъ эгоистическимъ и альтруистическимъ еще третій родъ побужденій, именно побужденій злости и жестокости. Но это очевидно есть ошибка. Ибо если я хочу зла или страданія другого, то только потому, что оно доставляетъ мнъ удовольствіе, т. е. составляеть для меня благо. Въ сграданіи другого я проявляю свое самоутвержденіе, и, слъдовательно, побужденія влости и жестокости должны быть отнесены къ разряду побужденій эгоистическихъ, при чемъ, однако, должно сохранять различіе "эгонама скотскаго" отъ "эгонама дьяволь-

<sup>16</sup> Ibid., crp. 208.

тіи), т. е. совершенно непосредственнаго, отъ всякихъ постороннихъ соображеній независимаго участія сначала въ страданіи другого, а чрезъ то и въ воспрепятствованіи или устраненіи этого страданія, следовательно, въ его благь и счастьи. Это состраданіе есть единственное двиствительное оенованіе всякой свободной праведности и всякаго настоящаго человъколюбія. Лишь поскольку какое-либо дъйствіе изъ него происходить, имъетъ оно нравственную цъну; пронсходящее же изъ другихъ мотивовъ никакой нравственной цъны не имъетъ 17.

При ближайшемъ разсмотрини этого коренного эгоистическаго явленія состраданія легко видіть, что существують дві ясно раздільныя степени, въ которыхъ страдание другого можетъ стать непосредственно моимъ мотивомъ, то есть опредълять меня къ дъйствію или воздержанію отъ дъйствія, а именно: сначала лишь въ той степени. когда оно (состраданіе), противодъйствуя эгонстическимъ или злымъ мотивамъ, удерживаетъ меня отъ того, чтобы нанести другому страданіе, стать самому причиной чужого бъдствія; а затемъ и на высшей степени, гдъ состраданіе, дъйствуя положительно, побуждаеть меня къ дъятельной помощи. Отсюда, такимъ образомъ, естественно вытекаютъ двъ основныя добродътели: справедливость или правда п милосердіе или любовь (charité) 18, которыя прямо соотвътствують двумъ частямъ указаннаго нравственнаго принципа или правила, а именно, во-первыхъ, neminem laede (соотвътствуетъ справедливости н изъ нея проистекаетъ), затъмъ omnes, quantum potes, juva (coствътствуеть любви и изъ нея вытекаетъ). Очевидно, что есть натуральное, непреложное и разкое различіе между отрицательнымъ и положительнымъ, между ненанесеніемъ обиды и помощью 10.

Хотя и отрицательная добродътель справедливости, выражаю-

<sup>17</sup> Ibid., crp. 208-209.

<sup>18</sup> Для обозначенія второй (положительной) добродітели Шопенгауэръ по большей части употребляєть слово Menschenliebe, то есть человівколюбіє; но такъ какъ самъ онъ распространяєть эту добродітель и на животныхъ (и въ этомъ, какъ увидимъ, полагаетъ, п справедливо, особенную заслугу своей этики), то слово человівколюбіє являєтся неумъстнымъ, такъ какъ "человівколюбіє къ животнымъ" было бы выраженіемъ нелічнымъ. Впрочемъ, и самъ Шопенгауэръ иногда обозначаеть эту добродітель какъ сагітая или дустій, то есть милосердіе или любовь.

<sup>19</sup> Ibid., crp. 212.

щаяся въ правилъ neminem laede, можетъ имътъ своимъ первоначальнымъ нравственнымъ основаніемъ только состраданіе, именно по первой или отрицательной степени его появленія, однако, этимъ нисколько не требуется, чтобы въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ дѣйствительно возбуждалось состраданіе, при чемъ оно часто являлось бы слишкомъ поздно; но изъ разъ достигнутаго опытомъ знанія о тѣхъ страданіяхъ, которыя необходимо каждое несправедливое дѣйствіе причиняетъ другимъ, возникаетъ общее правило neminem laede, которое у праведныхъ людей и становится разъ навсегда принятымъ рѣшеніемъ не нарушать ничьихъ правъ и не сваливать силой или хитростью на чужія плечи тѣ тяжести жизни, которыя суждены кажлому, а нести свое бремя, чтобы не удваивать бремя другихъ 20.

Согласно съ этимъ, въ отдѣльныхъ проявленіяхъ справедливости, въ отдѣльныхъ поступкахъ справедливаго человѣка, состраданіе дѣйствуетъ лишь косвенно, посредствомъ общихъ правилъ и не столько актуально, сколько потенціально; но что и здѣсь настоящимъ моральнымъ основаніемъ служитъ все-таки состраданіе, ясно изъ того, что въ тѣхъ случаяхъ, когда общее правило справедливости колеолется или оказывается недостаточно сильнымъ, нѣтъ ничего болѣе дѣйствительнаго для его подкрѣпленія, какъ живое представленіе тѣхъ страданій, которыя могутъ быть причинены несправедливымъ поступкомъ; это представленіе вызываетъ состраданіе, которое и является кореннымъ мотивомъ для воздержанія отъ несправедливаго дѣйствія <sup>21</sup>.

Такъ какъ требованіе справедливости есть только отрицательное, то исполненіе его можетъ быть вынуждено, ибо правило петіпет laede можетъ быть всёми одинаково и совмѣстно примѣняемо. Принудительное учрежденіе для этого есть государство, единственная цѣль котораго состоитъ въ томъ, чтобы защищать отдѣльныхъ лицъ другъ отъ друга, а цѣлый народъ — отъ внѣшнихъ враговъ <sup>22</sup>. Но, разумѣется, нравственную цѣну имѣетъ не эта законная, а только свободная справедливость, вытекающая изъ внутренняго источника — состраданія.

Вторая степень того состоянія, когда чужое страданіе само по себѣ какъ такое становится непосредственно моимъ мотивомъ (въ указанномъ смыслѣ), ясно отличается отъ предыдущей положитель-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ibid., crp. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ibid., стр. 215, 216.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ibid., crp. 217.

нымъ характеромъ вытекающихъ изъ нея действій, такъ какъ здёсь состраданіе не только удерживаетъ меня отъ нанесенія обиды другому, но и заставляєтъ помогать ему. Поскольку, съ одной стороны, это непосредственное участіе живо и глубоко во мнъ, и поскольку, съ другой стороны, чужая нужда велика и настоятельна, тотъ чисто нравственный могивъ подвигнетъ меня принести ради потребности или нуждъ другого большую или меньшую жертву, которая можетъ состоять въ напряжении для него моихъ тълесныхъ или духовныхъ силь, въ моей собственности, здоровью, свободю и даже жизни. Здось, такимъ образомъ, въ непосредственномъ, ни на какой аргументаціи не основанномъ и ни въ какой аргументаціи не нуждающемся уча-стіи, лежитъ единственно чистый источникъ милосердія или любви (caritas,  $d\gamma\alpha\pi\dot{\eta}$ ), т. е. добродѣтели, правило которой есть: omnes quantum potes juva и которая составляетъ вторую и высшую (такъ какъ положительную) изъ двухъ основныхъ добродътелей. Это совершенно непосредственное, можно сказать инстинктивное участіе въ чужомъ страданіи, т. е. состраданіе, должно быть единственнымъ источникомъ милосердыхъ дъйствій, для того, чтобъ они имъли нравственную цѣну, т. е. были чисты отъ всякихъ эгоистическихъ мотивовъ, и именно вслъдствіе этого возбуждали въ дѣйствующемъ то внутреннее довольство, которое называется доброю, удовлетворенною, одобряющею совъстью, а также и въ свидетеле этихъ действій вызывали бы нравственное сочувствіе и одобреніе <sup>23</sup>.

Но какъ же возможно, чтобы страданіе, которое не есть мое, поражаеть не меня, — сдѣлалось, однако, столь же непосредственно, какъ въ другихъ случаяхъ только мое собственное, мотивомъ для меня и побуждало бы меня къ дѣйствію? Какъ сказано. это возможно лишь чрезъ то, что я это страданіе, хотя и отдѣленное отъ меня или отчужденное во внѣшнемъ представленіи, тѣмъ не менѣе внутренно соощущаю или сочувствую, т. е. чувствую какъ мое, хотя и не во мнѣ, а въ другомъ, такъ что здѣсь случается высказанное Кальдерономъ:

que entre el ver Padecer, y el padecer — Ninguna distancia habia

(т. е. между видимь страданія и страдать нётъ никакого различія). Но это предполагаетъ, что я съ другимъ въ нёкоторой мёр'є страдата

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibid., стр. 227.

ждествился, и что, следовательно, граница между я и не я на этотъ разъ снята: только тогда положение другого, его потребность, его нужда, его страданіе непосредственно становятся моими: тогда я уже больше не увижу его такимъ, какимъ онъ все-таки дается мнъ въ эмпирическомъ представленіи, — какъ нѣчто мнѣ чуждое, для меня безразличное, совершенно отъ меня отдъльное; но, напротивъ. въ немъ страдаю и я, несмотря на то, что его кожа не покрываетъ моихъ нервовъ. Только чрезъ такое отождествленіе можеть его страданів, его нужда стать мотивомъ для меня, каковымъ помимо этого можеть быть только мое собственное страданіе. Это явленіе въ высшей степени таинственно — это настоящее таинство этики, ибо это есть нъчто такое, о чемъ разумъ не можетъ дать прямого отчета, п основанія этого явленія не могуть быть найдены путемъ опыта. И между тъмъ это есть нъчто вседневное. Каждый испыталь это на себь и видьль въ другихъ. Это таинство совершается каждый день на нашихъ глазахъ въ частныхъ случаяхъ каждый разъ, когда по непосредственному влеченію, безъ дальнихъ разсужденій, человъкъ номогаетъ другому и защищаетъ его, подвергая иногда очевидной опасности свою жизнь ради человъка, котораго онъ видить въ первый разъ, и не думая при этомъ ничего болъе, какъ только то именно, что онъ видитъ великую нужду и опасность другого; обнаруживается это таинство и въ широкихъ размърахъ, когда цълый народъ жертвуетъ своимъ достояніемъ и кровью для защиты или освобожденія другого угнетеннаго народа. И всегда необходимымъ условіемъ для того, чтобы подобныя дъйствія заслуживали безусловное нравственное одобреніе, — является именно присутствіе этого таинственнаго акта состраданія или внутренняго отождествленія себя съ другимъ безо всякихъ иныхъ мотивовъ.

Изъ двухъ основныхъ добродътелей, отрицательная, т. е. справедливость составляетъ все этическое содержаніе Бетхаго Завъта. Новый же Завъть имъетъ своимъ нравственнымъ содержаніемъ положительную добродътель милосердія или любви: она есть та  $\varkappa \alpha \iota \nu \eta$   $\dot{\epsilon} \nu \tau o \lambda \dot{\eta}$  (новая заповъдь), въ которой, по апостолу Павлу, заключаются всѣ христіанскія добродѣтели  $^{24}$ .

Къ подтверждению той истины, что сострадание есть подлинная основа нравственности, могуть служить, между прочимъ, слъдующия

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> [bid., стр. 230.

соображенія. Безграничное состраданіе ко всёмъ живущимъ существамъ есть самое твердое и вёрное ручательство за нравственный образъ действій и не нуждается ни въ какой казуистикъ. Тотъ, кто исполненъ этимъ чувствомъ, уже навърно никого не обидитъ, никому не причинитъ страданія, но всё его действія неизобжно будутъ носить печать правды и милести. Пусть попробуютъ, напротивъ, сказать: «этотъ человѣкъ добродѣтеленъ, но онъ не вѣдаетъ состраданія», или «это неправедный и злой человѣкъ, однако онъ очень сострадателенъ»—и противорѣчіе будетъ сразу чувствительно. Вкусы различны; но я знаю не болье прекрасной молитвы, какъ та, которою заканчиваются древне-индійскія драмы, а именно: «да будутъ всѣ живыя существа свободны отъ страданія» 23.

Такъ какъ состраданіе относится ко всему, что страдаетъ, то это основаніе нравственности имѣетъ и то преимущество, что оно позволяетъ расширить нравственный принципъ настолько, чтобы принять подъ его защиту и животныхъ, къ которымъ всѣ другія европейскія системы морали относятся неизвинительно дурно. Мнимое безправіе животныхъ, тотъ вымысель, что наши дѣйствія относительно ихъ не имѣютъ нравственнаго зваченія 26 или, говоря языкочь этой морали, что относительно животныхъ нѣтъ обязанностей, — это есть именно возмутительная грубость и варварство, имѣющее свой источникъ въ жидовствѣ. Философское основаніе для этого варварства заключается въ допущеніи, вопреки всякой очевидности, коренного или субстанціальнаго различія между человѣкомъ и животнымъ, что, какъ извѣстно, съ наибольшею рѣшительностью и рѣзкостью было высказано Декартомъ, какъ необходимое слѣдствіе его заблужденій 27.

<sup>25</sup> Ibid., 236.

<sup>28</sup> По распространеннымъ моральнымъ понятіямъ, если не слѣдуетъ дурно обращаться съ животными, то не ради ихъ самихъ, а ради себя и другихъ людей, т. е. чтобы жестокость къ животнымъ, ставъ привычкой, не была перепесена и на людей. Это митвіе встръчается и у Канта, по ученію котораго только человъкъ, какъ разумное существо, можетъ составлять цуъль правственной дъятельности.

<sup>27</sup> Ibid., 236. Здъсь мы оставляемъ пока самого Попенгау эра Впрочемъ, слъдующія въ текстъ замъчавія о степеняхъ любей со ставляютъ лишь примъненіе его моральной идей къ классификацій вравственныхъ отношеній.

Изъ сказаннаго ясно, что любовь, составляющая положительное и высшее проявление основного моральнаго фактора — симпатіи — представляетъ различныя степени какъ по сплѣ своего напряженія (степени интенсивности), такъ и по широтѣ своего объема (степени экстенсивности). Перваго рода степени, т. е. степени интенсивности или силы высшаго нравственнаго чувства, представляя величину непрерывную, не допускаютъ никакого положительнаго опредѣленія.

Въ самомъ дѣлѣ, сила чувствъ, какъ и всякая непрерывная величина, можетъ представлять безконечное число степеней, опредъленіе которыхъ всегда будетъ совершенно относительно и условно. Степени экстенсивности, напротивъ, будучи связаны съ опредъленными внѣшними предметами, представляютъ величину ясно-раздѣльную и могутъ подлежать опредѣленію. Главныя изъ этихъ экстепсивныхъ степеней, выражающихъ широту или объемъ положительной симпатіи, суть слѣдующія 28:

- І. Индивидуальная любовь, то есть относящаяся къ отдъльной особъ или лицу какъ такому, при чемъ опредъляющее значение имъють индивидуальныя свойства предмета, физическия или духовныя. Самый обыкновенный и основной изъ частныхъ случаевъ этой первой степени есть любовь половая, которая хотя и связана съ извъстнымъ общимъ физіологическимъ инстинктомъ, но не можетъ быть къ нему одному сведена, а несомнънно имъетъ и нравственное значеніе. Въ самомъ дълъ, въ половой любви (и даже въ ней обыкновенно болье, чъмъ въ какой-либо другой) мы находимъ, что одно существо внутренно и непосредственно отождествляетъ себя съ другимъ, благо и страданіе этого другого становятся для него непосредственнымъ мотивомъ, и, слъдовательно, здъсь происходитъ то внутреннее снятіе безусловной границы между я и не-я, которое составляетъ всю матеріальную суть нравственности. За этою первою степенью непосредственно слъдуетъ генетически съ нею связанная
- 2. Семейная любовь, которая уже не ограничивается отдѣльнымъ лицомъ какъ такимъ, но можетъ разомъ обнимать многихъ, при чемъ опредѣляющее значеніе, кромъ индивидуальныхъ свойствъ, имѣетъ уже болѣе общій и идеальный элементъ семейной связи.

<sup>28</sup> Эта классификація (какъ и всякая другая), разум'вется, не представилеть сама по себ'в никакого философскаго интереса, но она принадлежить къ подготовительному матеріалу настоящей философской этики. Впрочемъ, вся эмпирическая мораль им'веть лишь значеніе такого матеріала.

- 3. Третъя экстенсивная степень положительной симпатіи есть любовь національная (или патріотизмъ), которая уже рѣшительно переступаетъ за предѣлы непосредственной реальности, ибо цѣлый народъ какъ такой никогда не можетъ быть моимъ реальнымъ предметомъ, то есть предметомъ чувственнаго воспріятія, и такимъ образомъ, на этой степени идеальный элементъ имѣетъ рѣшительное значеніе. Еще болѣе рѣшительное значеніе имѣетъ онъ въ слѣдующей степени любви, которая есть
- 4. Общечеловъческая любовь, или человѣколюбіе, въ собственномъ смыслѣ, обнимающее собою въ идеѣ все человѣчество. Разумѣется, это послѣднее не можетъ быть для насъ реальнымъ предметомъ, но изъ этого не слѣдуетъ, чтобъ общечеловѣческая любовь была фантазіей. Всякій разъ, когда кто-нибудь чувствуетъ состраданіе и помогаетъ человѣку совершенно для него чуждому и не принадлежащему даже къ его народу или племени, онъ тѣмъ самымъ показываетъ, что его человѣколюбіе не ограничивается никакими личными, родовыми или національными связями и, слѣдовательно, обнимаетъ потенціально все человѣчество. Точно также, когда ктонибудь жертвуетъ своими личными благами и самою жизнью ради какой-нибудь общечеловѣческой идеи, дѣйствительный, хотя и невидимый предметъ его любви есть все человѣчество.

  5. Въ послѣднемъ, самомъ широкомъ объемѣ своемъ положительная симпатія, милосердіе или любовь не ограничивается уже и цѣлымъ человѣчествомъ, а распространяется на всю живыя существа
- 5. Въ послъднемъ, самомъ широкомъ объемъ своемъ положительная симпатія, милосердіе или любовь не ограничивается уже и цълымъ человъчествомъ, а распространяется на всю живыя существа и на все существующее, обнимаетъ собою «и въ полъ каждую былинку, и въ небъ каждую звъзду». Хотя страннымъ можетъ показаться серьезное упоминаніе о такой міровой любви, такъ какъ она не можетъ быть ничъмъ болъе, какъ пустымъ словомъ для Европы XIX въка, для которой даже простое человъколюбіе принадлежитъ къ чуждымъ богамъ, но отъ такой центробъжной эпохи, какова наша, было бы неосновательно заключать къ человъческой природъ вообще. И несомнънно, что въ природъ человъка есть мъсто и для такой всеобъемлющей симпатіи. Чтобы не ходить далеко къ браминамъ и буддистамъ, у которыхъ такая міровая симпатія опредъляла всю правственную жизнь, легко найти и у христіанскихъ мистиковъ и аскетовъ такія простыя и безыскусственныя описанія этой всеобъемлющей или міровой любви какъ дъйствимельнаго состоянія, которыя по своей необычайной наивности никакъ не могуть быть запорыя по своей необычайной наивности никакъ не могуть быть запо-

дозрѣны въ риторическомъ павосѣ. Таково, напримѣръ, слѣдующее: «И былъ спрошенъ, что такое сердце милующее? И отвѣчалъ: возгорѣніе сердца у человѣка о всемъ твореніи, о человѣкахъ, о птицахъ, о животныхъ, о демонахъ и о всякой твари. При воспоминаніи о нихъ и при воззрѣніи на нихъ, очи у человѣка источаютъ слезы. Отъ великой и сильной жалости, объемлющей сердце, и отъ великаго страданія сжимается сердце его, и не можетъ оно вынести, или слышать, или видѣтъ какого-либо вреда или малой печали, претерпѣваемыхъ тварію. А посему и о безсловесныхъ и о врагахъ истины и о дѣлающихъ ему вредъ ежечасно со слезами приноситъ молитву, чтобы сохранились они и были помилованы; а также и о естествѣ пресмыкающихся молится съ великою жалостью, какая безъ мѣры возбуждается въ сердцѣ его до уподобленія въ семъ Богу» 20.

По существу дъла каждая изъ этихъ экстенсивных степеней можеть заключать въ себъ все безконечное разнообразіе степеней интенсивности, такъ что симпатіи одного и того же объема могутъ безконечно различаться по степени своей внутренней силы. Но въ эмпирической дъйствительности мы находимъ другой законъ. Хотя бываеть въ отдёльныхъ случаяхъ, что саман широкая любовь представляеть и высокую степень силы, но это только редкое исключеніе, въ общемъ же правиль мы находимъ, что сила положительной симпатіи или любви обратно пропорціональна ея объему, такъ что наиболье широкое чувство всегда бываеть наименье сильнымъ, наибольшая же сила обыкновенно соединяется съ самыми узкими чувствами. Безспорно, всего сильнъе и дъйствительнъе любовь индивидуальная (особенно въ половой формѣ), то есть именно самая узкая по объему. Любовь же міровая и даже общечеловъческая по большей части сводится къ громкимъ фразамъ и сантиментальнымъ заявленіямъ, столь же безплоднымъ для другихъ, сколько и спокойнымъ для себя. Между тымы, нравственный принципы даже вы эмпирической этикъ не оправдываетъ такого явленія. Его требованіе: «всъмъ псмогай» не заключаетъ въ себъ никакого впутренняго ограниченія, п, очевидно, полное соотвътствіе этому принципу представляла бы такая положительная симпатія, которая съ наибольшимъ объемомъ соединяла бы наивысшую степень силы. Очевидно, здъсь чъмъ больше.

<sup>29</sup> Иже во святыхъ отца пашего Саввы Исаака Сиріянина, по движника и отшельника, бывшаго епископомъ христолюбиваго града Инневіи, Слова подвижническія. Москва 1858, стр. 299.

тъмъ лучше. Въ дъйствительности же выходитъ напротивъ, чъмъ больше (то есть по объему), тъмъ хуже (то есть по содержанію и силъ).

Это обстоятельство, что опытный законь, которымь опредъляются проявленія того моральнаго фактора, который эмпирической этикой признается какъ едипственное основаніе нравственности, что этоть законь нисколько не гармонируеть съ верховнымь принципомь той же эмпирической этики, это обстоятельство, говорю я, уже содержить въ себъ нъкоторый намекъ на несостоятельность эмпирическаго начала нравственности самого по себъ и побуждаеть къ критическому его разсмотрънію.

## V.

Недостаточность эмпирическаго или матеріальнаго начала нравственности и переходъ къ началу чисто-разумному или формальному.

Прежде всего должно замѣтить, что основныя опредѣленія Шопенгауэровой этики уже содержатся implicite и въ другихъ низшихъ
формахъ эмпирической морали. Не говоря уже о томъ, что формула
утилитаризма: работай для нанбольшаго счастья или пользы всѣхъ,
равносильна формулѣ omnes quantum potes juva, и что то единственное основаніе, которое можетъ быть указано для этого нравственнаго правила, именно соціальное чувство или альтруизмъ, есть не
что иное какъ симпатія или состраданіе, по существу дѣла ясно, что
если нравственный элементъ нашихъ дѣйствій опредѣляется ихъ отношеніемъ къ другимъ какъ такимъ, т. е. требуетъ непосредственнаго
участія въ этихъ другихъ, то единственнымъ эмпирическимъ основаніемъ морали можетъ быть только фактъ этого непосредственнаго
участія въ другихъ, то есть фактъ симпатіи, и, слѣдовательно, этика
Нопенгауэра есть послѣднее выраженіе эмпирической этики вообще.

Какъ принципъ, такъ и основаніе этики, выставленные Шопенгауэромъ, заключають въ себѣ несомнѣнную истину, и поэтому цѣль слѣдующихъ замѣчаній состоитъ не въ опроверженіи этого ученія, а въ указаніи его границъ, которыя не суть границы этики вообще.

Задача философской этики, если только эта последняя имфетъ

гаіson d'ètre, не можетъ состоять только въ томъ, чтобы, выразивъ въ краткой формулѣ общее качество моральныхъ дѣйствій, констатировать затѣмъ ихъ дѣйствительность и, наконецъ, свести ихъ къ одному коренному факту, каковымъ является фактъ симпатіи или состраданія. Что существуютъ справедливыя и человѣколюбивыя дѣйствія и что внутреннее естественное основаніе ихъ заключается въ состраданіи или симпатіи, для убѣжденія въ этомъ достаточно просто житейскаго опыта и обыкновеннаго здраваго смысла, слѣдовательно, философское изслѣдованіе нравственности не можетъ имѣть только эту задачу. Существованіе моральныхъ фактовъ и ихъ фактическое основаніе прпзнаются и утверждаются обыкновенною житейскою моралью, и, слѣдовательно, философская этика должна имѣть собственною задачей не коистатированіе этихъ общественныхъ и несомнѣнныхъ фактовъ, а ихъ объясненіе.

Въ дъйствительности намъ даны два рода практической дъятельности. Одинъ изъ нихъ, именно тотъ, въ которомъ имъется въ виду благо другихъ, мы признаемъ нравственно добрымъ, долженствующимъ быть, то есть нормальнымъ; другой, именно тотъ въ которомъ имъется въ виду исключительно свое благо, мы признаемъ, напротивъ, нравственно-дурнымъ, недолжнымъ, то есть ненормальнымъ зо. Вотъ настоящее Datum этики, ея дъл. Quaesitum же ея, т. е. объясненіе этого даннаго, этого факта, должно, очевидно, состоять въ томъ, чтобы показать разумное, внутренно-обязательное основаніе такого фактическаго различія, то есть показать почему перваго рода дъятельность есть долженствующая быть или нормальная, а второго нътъ. Вотъ настоящее дібті этики. Но элементовъ такого объясненія мы не находимъ ни въ томъ, что Шопенгауэръ называетъ основаніемъ морали, ни въ тъхъ метафизическихъ соображеніяхъ, которыми, какъ мы увидимъ, онъ его подкръпляетъ.

Само эмпирическое основаніе этики, ближайшій источникъ моральной д'ятельности — состраданіе, есть опять только факто челов'яческой природы. Такой же и еще бол'я могущественный фактъ есть эгонзмъ — источникъ д'ятельности анти-моральной. Если, такимъ образомъ, та и другая д'ятельность одинаково основываются на коренныхъ фактахъ челов'яческой природы, то зд'ясь еще не видно,

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Существованіе третьяго рода дѣйствій, именно дѣйствій нравственно безразличныхъ, подразумѣвается само собою и не входитъ въ нравственную задачу.

почему одна изъ нихъ есть нормальная, а другая ненормальная. Фактъ самъ по себъ или какъ такой не можетъ быть ни лучше, ни хуже другого. Фактъ, разсматриваемый какъ только фактъ, не заключаетъ еще въ себъ своего раціональнаго оправданія.

Такъ какъ эгоизмъ или стремленіе къ исключительному самоутвержденію есть такое же непосредственное свойство нашей психической природы, какъ и противоположное чувство симпатіи или альтруизма, то, съ точки зрѣнія человѣческой природы (эмпирически данной), эгоизмъ и альтруизмъ, какъ два одинаково-реальныя свойства этой природы, совершенно равноправны, и, слѣдовательно, та мораль, которая не знаетъ ничего выше наличной человѣческой природы, не можетъ дать раціональнаго оправданія тому преимуществу, которое на самомъ дѣлѣ дается одному свойству и вытекающей изъ него дѣятельности предъ другимъ.

Но, говорять, и не нужно никакого раціональнаго оправданія, никакой теоретической обосновки для нравственнаго начала. Достаточно непосредственнаго нравственнаго чувства, или интуитивнаго различенія добра и зла, выражающагося въ совъсти, другими словами: достаточно морали какъ инстинкта, нътъ надобности въ морали какъ разумномъ убъжденіи. Не говоря уже о томъ, что подобное утвержденіе, очевидно, не есть отвъть на основной теоретическій вопросъ этики, а простое отрицаніе самаго этого вопроса, — помимо этого ссылка на инстинктъ въ данномъ случат лишена даже практическаго смысла. Ибо извъстно, что для человъка общіе инстинкты совершенно не имъють того безусловнаго, опредъляющаго всю жизнь значенія, какое они безспорно имъютъ для другихъ животныхъ, находящихся подъ неограниченною властью этихъ инстинктовъ, не допускающею никакого уклоненія. У нікоторых из этих животных мы находимъ особенно сильное развитіе именно соціальнаго или альтруистическаго инстинкта, и въ этомъ отношении человекъ далеко уступаетъ, напримъръ, пчеламъ и муравьямъ. Вообще, если имъть въ виду только непосредственную или инстинктивную нравственность, то должно признать, что большая часть низшихъ животныхъ гораздо нравственнъе человъка. Такая пословица, какъ «воронъ ворону глазъ не выклюеть» не имъетъ никакой аналогіи въ человъчествъ. Даже широкая общественность человъка вовсе не есть следствіе соціальнаго инстинкта въ нравственномъ альтруистическомъ смыслъ; напротивъ, большею частью эта вившиня общественность по внутреннему своему псточнику имъетъ самый анти-моральный и анти-соціальный характеръ, будучи основана на общей враждѣ и борьбѣ, на насильственномъ и незаконномъ порабощеніи и эксплоатаціи однихъ другими: тамъ же, гдѣ общественность дѣйствительно представляетъ нравственный характеръ, это имѣетъ другія, болѣе высокія основанія, нежели природный инстинктъ.

Во всякомъ случаъ, нравственность, основанная на непосредственномъ чувствъ, на инстинктъ, можетъ имъть мъсто только у тъхъ животныхъ, у которыхъ брюшная нервная система (составляющая ближайшую матеріальную подкладку непосредственной или инстинктивной душсвной жизни) ръшительно преобладаетъ надъ головною нервною системой (составляющей матеріальную подкладку сознанія и рефлексіи); но такъ какъ у человъка, къ несчастью или къ счастью, мы видимъ обратное явленіе, а именно ръшительное преобладаніе головныхъ нервныхъ центровъ надъ брюшными, вслъдствіе чего теоретическій элементъ сознанія и разумной рефлексіи необходимо входитъ и въ нравственныя его опредъленія, то тъмъ самымъ исключительно-инстинктивная правственность оказывается для него непригодною.

Эта интуитивная или инстинктивная мораль сама отказывается стъ всякаго теоретическаго значенія, такъ какъ въ самомъ принципъ своемъ отрицаетъ основное теоретическое требование этики дать разумное объяснение или оправдание основному нравственному факту, а признаетъ только этотъ фактъ въ его непосредственномъ эмпирическомъ существовании. Но, съ другой стороны, какъ было сейчасъ показано, эта мораль не можетъ имбть и практическаго реальнаго значенія, всябдствіе слабости у человіка нравственныхъ инстинкмовъ (соотвътственно сравнительно малому развитію у него брюшныхъ нервныхъ центровъ и брюшной части вообще). Но если, такимъ образомъ, эта интунтивная мораль не можеть имъть ни теоретического значенія, ни практической силы, то. очевидно, она вообще не можеть имсть самостоятельного значенія, а должна быть принята только какъ указаніе той инстинктивной или непосредственной стороны, которая существуеть во всякой нравственной дъятельности, хотя и не имъетъ у человъка опредъляющей силы по указаннымъ причинамъ.

Итакъ, оставляя эту непосредственную или инстинктивную мораль ad usum bestiarum, которымъ она принадлежитъ по праву, мы должны поискать для *человъческой* нравственности разумнаго основанія. Съ этимъ согласенъ и Иопенгауэръ, который обращается для

подкръпленія своего эмпирическаго начала къ извъстной умозрительной, метафизической идеъ.

То, что есть само по себъ, Ding an sich, или метафизическая сущность, нераздъльно едино и тождественно во всемъ и во всъхъ; множественность же, раздъльность и отчуждение существъ и вещей, опредъляемыя principio individuationis, то есть началомъ обособленія, существують только въ явленіи или представленіи по закону причинности, реализованному въ матеріи, въ условіяхъ пространства и времени. Такимъ образомъ, симпатія и вытекающая изъ нея нравственная дѣятельность, въ которой одно существо отождествляется или внутренно соединяется съ другимъ, тѣмъ самымъ утверждаетъ метафизическое единство сущаго, тогда какъ, напротивъ, эгоизмъ и вытекающая изъ него дъятельность, въ которой одно существо относится къ другому какъ къ совершенно отъ него отдъльному и чужому, соотвътствуетъ лишь физическому закону явленія. Но что же изъ этого слъдуеть? Въ томъ, что фактъ симпатіи выражаеть субстанціальное тождество существъ, а противоположный фактъ эгоизма выражаетъ ихъ феноменальную множественность и раздъльность, еще не заключается объективное преимущество одного предъ другимъ; ибо эта феноменальная множественность и раздёльность существъ совершенно такъ же необходима, какъ и ихъ субстанціальное единство. Логически ясно, что всв существа необходимо тождественны въ субстанціи и столь же необходимо раздёльны въ явленіи: — это только двъ стороны одного и того же бытія, не имъющія какъ такія никакого объективнаго преимущества одна предъ другою. Если бъ эти стороны исключали другъ друга, тогда, конечно, только одна изъ нихъ могла бы быть истинною, а другая необходимо была бы ложною, но тъмъ самымъ эта послъдняя была бы и невозможна. Такъ было бы въ томъ случав, если бы двло шло о применени двухъ противоположныхъ предикатовъ, каковы единство и множественность, къ одному и тому же субъекту во одномо и томо же отношении: тогда по логи-ческому закону тождества происходила бы дилемма, то есть нужно было бы признать одинъ изъ предикатовъ истиннымъ, а другой ложнымъ. Но такъ какъ въ нашемъ случав единство и множественность утверждаются не въ одномъ и томъ же отношеніи, а въ различныхъ, именно: единство въ отношеніи къ субстанціи, а множественность въ отношении къ явлению, то темъ самымъ отрицается ихъ исключительность, и дилемиа не имъетъ мъста.

Кромъ этого логическаго соображенія, уже самая дъйствительность объихъ сторонъ бытія показываетъ, что онъ вообще совмъстимы; а потому если вслъдствіе необходимаго закона историческаго развитія различныя религіозныя и философскія ученія останавливались поперемънно то на субстанціальномъ единствъ, то на феноменальной множественности, жертвуя одно другому, то это есть заблужденіе, необходимое исторически, но не безусловно; изъ того, что умъчеловъческій долженъ былъ пройти чрезъ это заблужденіе, не слъдуетъ, чтобъ онъ долженъ былъ съ нимъ оставаться.

Разумъется, логическая и физическая совмъстимость универсализма и индивидуализма, симпатіи и эгоизма не исключаеть нравственной неравноправности этихъ двухъ началъ.

Но чтобъ утверждать положительно такую неравноправность, нужно показать, ез чемз она заключается, въ чемъ состоить внутреннее преимущество одного предъ другимъ. Для того, чтобы показать ложность или внутреннюю несостоятельность эгоизма, недостаточно утверждать, подобно Шопенгауэру, что всякая особность, какъ существующая только въ представленіи, есть призракъ и обманъ, что principium individuationis (начало особности) есть покровъ Майн и т. п.; ибо такія утвержденія или суть фигуральныя выраженія безъ опредъленнаго логическаго содержанія, или же говорять слишкомъ много. А именно, если міръ множественныхъ явленій потому есть призракъ и обманъ, что онъ есть представленіе, а не Ding an sich, и гакъ какъ представленіемъ опредъляется какъ объектъ, такъ равно и субъекть, то есть по соотносительности этихъ двухъ терминовъ и субъекть, какъ такой, возможенъ только въ представленіи, — то вь этомь случав какь действующій субъекть, такь равно и те субъекты, въ пользу которыхъ онъ морально действуеть, суть только приэракъ и обманъ, а следовательно и самая моральная пеятельность. которая стремится къ утвержденію призрачнаго существованія другихъ субъектовъ, есть призракъ и обманъ не менъе, чъмъ противоположная ей эгоистическая дъятельность, стремящаяся къ утвержденію призрачнаго существованія самого дъйствующаго субъекта.

Такимъ образомъ, и съ этой метафизической точки зрвнія нравственная двятельность является ничьмъ не лучше, не истиннъе и не пормальнъе двятельности безнравственной или эгоистической. Когда вы изъ состраданія помогаете кому-нибудь, избавляете отъ опасности, двлаете благодвяніе, вы въдь утверждаете индивидуальное, особное существованіе этого другого субъекта, — вы хотите, чтобъ онъ, какъ такой, существоваль и быль счастливь — онъ, эта индивидуальная особь, а не всеединая метафизическая сущность, которая не можеть нуждаться въ вашей помощи. Слѣдовательно, нравственная дѣятельность, которая вообще стремится къ утвержденію и развитію индивидуальнаго бытія всѣхъ существъ въ ихъ множественности, тѣмъ самымъ, по понятіямъ Шопенгауэра, стремится къ утвержденію призрака и обмана, слѣдовательно, она ненормальна, и такимъ образомъ метафизическая идея монизма вмѣсто того, чтобы обосновывать нравственность, обращается противъ нея. А отсюда слѣдуетъ, что мы должны искать другихъ раціональныхъ основаній для этики.

Къ такому же заключенію приведеть нась и разсмотреніе того верховнаго принципа эмпирической морали, который формулованъ Шопенгауэромъ: neminem laede, imo omnes, quantum potes, juva. Это верховное нравственное прсвило не ограничивается отрицательнымъ требованіемъ «никому не вреди», но содержить въ себъ непремънно и положительное требование «встмъ помогай», т. е. оно требуетъ отъ насъ не только того, чтобы мы сами не наносили другимъ страданія, но также, и главнымъ образомъ, того, чтобы мы освобождали другихъ отъ всякаго страданія и не нами причиненнаго, отъ насъ независящаго: и такъ какъ здёсь не можетъ быть никакого внутренняго ограниченія (ибо здісь, очевидно, чімь больше, тімь лучше, ограничение же quantum potes, «сколько можешь», относится лишь къ физической возможности исполнения, а не къ нравственной воль), то окончательный смыслъ этого положительнаго правственнаго принципа, указывающій последнюю цель нормальной практической деятельности и высшее нравственное благо или добро, можеть быть точнъе и опредъленнъе выраженъ такъ: стремись къ освобождению всказ существъ отъ всякаго страданія или этъ страданія какъ такого.

Но для того, чтобъ это требованіе имѣло дѣйствительное значеніе, очевидно, необходимо знать, въ чемъ состоитъ сущность страданія и какъ возможно избавленіе отъ него.

Страданіе вообще происходить тогда, когда двиствительныя состоянія извъстнаго существа опредъляются чъмъ-либо для него внъшнимъ, чуждымъ и противнымъ. Мы страдаемъ, когда внутреннее движеніе нашей воли не можеть достигнуть исполненія или осуществленія, когда стремленіе и дъйствительность, то, что хотимъ, и то, что мы испытываемъ, не совнадають и не соотвътствуютъ. Итакъ, страданіе состоить въ зависимости нашей воли отъ внѣшняго, чуждаго ей бытія, въ томъ, что эта воля не имѣетъ сама въ себѣ условій своего удовлетворенія.

Страдать значить опредъляться другимь внешнимь, следовательно, основание страдания для воли заключается въ ея *гетерономіи*, т. е. чужезаконности, и, следовательно, высшая, последняя цель нормальной практической деятельности состоить въ освобождении міровой воли, т. е. воли всехъ существь отъ этой гетерономіи, т. е. отъ власти этого чуждаго ей бытія.

Такимъ образомъ, сущность нравственности опредъляется автономіей или самозаконностью воли, и прямая задача этики показать возможность этой автономіи или условія, при которыхъ она можеть быть дъйствительною. Опредъленіе этихъ условій будетъ заключать въ себъ и объясненіе основного моральнаго различія между должнымъ и недолжнымъ, такъ какъ нормальность нравственной дъятельности прямо зависить отъ условія ея автономичности.

Такая задача, очевидно, лежить за предвлами всякой эмпирической этики, ибо въ опыть мы познаемъ только волю, связанную чуждымъ ей бытіемъ, проявляющуюся по законамъ внышней для нея необходимости, волю гетерономическую. Такимъ образомъ, чрезъ опытъ мы можемъ получить только условія гетерономіи воли, слъдовательно, искомыя условія ея автономіи могутъ быть найдены лишь чистымъ или апріорнымъ разумомъ.

Читатель, знакомый съ философіей, видить, что понятіями гетерономіи воли и ея автономіи, опредъляемой а ргіогі или изъ чистаго разума, мы пеожиданно перешли въ сферу моральныхъ идей Канта. Такимъ образомъ, послъдній результать эмпирической или матеріальной этики естественно переходить въ требованіе этики чисто разумной или формальной, къ которой мы и должны теперь обратиться.

## VI.

Формальное начало нравственности. Понятія обязанности и категорическаго императива.

Эмпирическое матеріальное основаніе нравственнаго начала оказалось само по себ'є недостаточнымъ, потому что, имъя своимъ содер-

жаніемъ одно изъ фактическихъ свойствъ человъческой природы (состраданіе или симпатію), оно не можетъ объяснить это свойство какъ всеобщій и необходимый источникъ пормальныхъ дъйствій и вмъсть съ тымъ не можетъ дать ему практической силы и преобладанія надъ другими, противоположными свойствами. Правда, послъднее треобваніе, дать нравственному началу практическую силу и преобладаніе, можетъ быть отклонено философскимъ моралистомъ какъ находящееся внъ средства философіи вообще. Но первое требованіе, требованіе разумнаго оправданія или объясненія нравственнаго начала какъ такого, то есть какъ начала нормальныхъ дъйствій, необходимо должно быть исполнено этическимъ ученіемъ, такъ какъ въ противномъ случать не видно, въ чемъ бы могла состоять, вообще, задача такого ученія.

Необходимо различать этику, какъ чисто эмпирическое познаніе, отъ этики какъ философскаго ученія. Первая можетъ довольствоваться классификаціей нравственныхъ фактовъ и указаніемъ ихъ матеріальныхъ фактическихъ основаній въ человъческой природъ. Такая этика составляетъ часть эмпирической антропологіи или психологіи, и не можетъ имъть притязаній на какое-либо принципіальное значеніе. Такая же этика, которая выставляетъ извъстный нравственный принципъ, неизбъжно должна показать разумность этого принципа какъ такого.

Какъ мы видъли, эмпирическая мораль во всъхъ своихъ формахъ сведила нравственную дъятельность человъка къ извъстнымъ стремленіямъ или склонностямъ, составляющимъ фактическое свойство его природы, при чемъ въ низшихъ формахъ этой морали основное стремленіе, изъ котораго выводились всѣ практическія дъйствія, имъло характеръ эгоистическій, въ высшей же и окончательной формъ основное нравственное стремленіе опредълялось характеромъ альтруизма или симпатіи.

Но всякая дъятельность, которая имъетъ своимъ основаніемъ тодько извъстную природную склонность какъ такую, не можетъ имъть собственно нравственнаго характера, то есть не можетъ имъть значенія пормальной или долженствующей быть дъятельности. Въ самомъ дълъ, не говоря уже о тъхъ низшихъ выраженіяхъ эмпирической морали, которая, вообще, не въ состояніи указать никакого постояннаго и опредъленнаго различія между дъятельностями нормальными и ненормальными, даже въ высшемъ выраженіи эмпирической

этики, хотя такое различіе и указывается, но нисколько не обосновывается.

Если человъкъ дъйствуетъ нравственно лишь поскольку его дъйствія опредъляются естественнымъ стремленіемъ ко благу другихъ или симпатіей, признавая въ этой симпатіи только естественную фактически данную склонность его природы, и ничего болъе, то въ чемъ же заключается для него, я не говорю практическая обязательность, но теоретическое, объективное примущество такой дъятельности предо всякою другою? Почему онь не будеть или не должень действовать въ другихъ случаяхъ безнравственно или эгоистически, когда эгоизмъ есть такое же естественное свойство его природы, какъ и противоположное стремленіе, симпатія? Оба рода д'язтельности являются одинаково нормальными, поскольку оба одинаково имфютъ своимъ источникомъ естественныя свойства человъка. А между тъмъ на самомъ дълъ, когда мы дъйствуемъ нравственно, мы не только отъ самихъ себя требуемъ всегда и вездъ дъйствовать такъ, а не иначе, но предъявляемъ такое же требование и встмъ другимъ человъческимъ существамъ, совстмъ не спрашивая о тъхъ или другихъ свойствахъ ихъ натуры; слъдовательно, мы приписываемъ нравственному началу какъ такому безусловную обязательность, независимо отъ того, имъемъ ди мы въ данный моменть въ нашей природъ эмпирическія условія для действительнаго осуществленія этого начала въ себъ или другихъ.

Итакъ, формально нравственный характеръ дѣятельности, именно ея нормальность, не можетъ опредѣляться тою или другою естественною склонностью, а долженъ состоять въ чемъ-нибудь независимомъ отъ эмпирической природы.

Для того, чтобъ извъстный родъ дъятельности имълъ постоянное и внутренное преимущество передъ другими, онъ долженъ имътъ признаки всеобщности и необходимости, независимо отъ какихъ бы то ни было случайныхъ эмпирическихъ данныхъ. Другими словами: этотъ родъ дъятельности долженъ быть безусловно обязателенъ для нашего сознанія <sup>81</sup>.

<sup>31</sup> Шопенгауэръ возстаетъ противъ повелительнаго наклоненія въ этикъ. Но это только вопросъ о словахъ. Признавать (какъ это дълаетъ и Шопенгауэръ) безусловное внутреннее преимущество нравственной дъятельности передъ безнравственною, любви предъ эгоизмомъ, значитъ тъмъ самымъ признавать объективную обязательность

Итакъ, нормальность дъйствія опредъляется не происхожденіемъ его изъ того или другого эмпирическаго мотива, а исключительно его внутреннею обязательностью. Нравственное дъйствіе становится таковымъ лишь поскольку оно сознается какъ обязанность. Лишь чрезъ понятія соязанности нравственность перестаетъ быть инстинктомъ и становится разумнымъ уобъжденіемъ.

Изъ сказаннаго ясно, что нравственный законъ какъ такой, то есть какъ основаніе нѣкоторой обязательности, долженъ имѣть въ себѣ абсолютную необходимость, то есть имѣть значеніе безусловнаго для всѣхъ разумныхъ существъ, и, слѣдовательно, основаніе его обязательности не можетъ лежать ни въ природѣ того или другого существа, напримѣръ человѣка, ни въ условіяхъ внѣшняго міра, въ которыя эти существа поставлены; но это основаніе должно заключаться въ апріорныхъ понятіяхъ чистаго разума, общаго всѣмъ разумнымъ существамъ. Всякое же другое предписаніе, основывающееся на началахъ одного опыта, можетъ быть практическимъ правиломъ, но никогда не можетъ имѣть значеніе моральнаго закона.

Если нравственное достоинство дъйствія опредъляется понятіемъ обязанности, то очевидно еще недостаточно, чтобъ это дъйствіе было только согласно или сообразно обязанности, а необходимо, чтобъ оно совершалось изъ обязанности, или изъ сознанія долга, ибо дъйствіе согласное само по себъ съ обязанностью, но имѣющее въ дъйствующемъ субъектъ другой источникъ помимо обязанности, тъмъ самымъ лишено нравственной цъны з². Такъ, напримъръ, дълать по возможности благодъянія есть обязанность, но помимо этого существуютъ такіе, которые дълаютъ это по простой природной склонности. Въ этомъ случаъ ихъ дъйствія хотя и вызываютъ одобреніе, но не имъютъ собственно нравственной цъны. Ибо всякая склонность, какъ эмпирическое свойство, не имѣетъ характера необходимости и постоянства, всегда можетъ быть замънена другою склонностью и даже перейти въ свое противоположное, а потому не можетъ и служить осно-

первой, а затъмъ, будетъ ли эта обязательность выражена въ формъ повелънія или какъ-нибудь иначе, — это нисколько не измъняетъ сущности дъла.

<sup>32</sup> Разумъстся, это утвержденіе можеть быть признано только съ ограниченіями. Объ этомъ мы скажемъ далъе; теперь же пока передаемъ основныя идеи формальной этики, какъ онъ выражены наиболъе послъдовательнымъ и типичнымъ ея представителемъ, Кантомъ.

ваніемъ всеобщаго или объективнаго нравственнаго принципа. Въ нашемъ примъръ тогъ человъкъ, который дълаетъ благодъянія по естественной склонности, можеть вследствіе особенныхъ личныхъ обстоятельствь, всленствіе, напримерь, большихь огорченій и несчастій, которыя ожесточать его характерь и, наполняя его душу сознаніемъ собственнаго страданія и заботами о себъ, сдълають его нечувствительнымъ къ страданіямъ и нуждамъ другихъ, онъ можетъ всятьиствіе этихъ обстоятельствъ совершенно утратить свою склонность къ состраданію. Но если, несмотря на это, онъ будеть попрежнему дълать добрыя дъла, но теперь уже безо всякой склонности, а исключительно изъ обязанности, тогла его пъйствія получать подлинную нравственную цену. Боле того, представимъ себе человека, хотя и честного, безъ особенныхъ симпатическихъ склонностей, холоднаго по темпераменту и дъйствительно равнодушнаго къ страданію другихъ, не по грубости своей нравственной природы, а потому, можеть быть, что онъ самъ переносить собственныя страданія съ терпъніемъ и стоическимъ равнодушіемъ, такой человъкъ, дълая побро не по склонности, а по безусловной нравственной обязанности, будеть его дълать всегда и совершенно независимо отъ какихъ бы то ни было эмпирическихъ условій; такимъ образомъ хотя природа и не создала его человъколюбцемъ, онъ въ самомъ себъ найдетъ источникъ гораздо большаго нравственнаго достоинства, нежели каково достоинство побраго темперамента 33.

Далѣе, дѣйствіе, совершаемое изъ обязанности, имѣетъ свое нравственное достоинство не въ той цѣли, которая этимъ дѣйствіемъ достигается, а въ томъ правилѣ, которымъ это дѣйствіе опредѣляется, или точнѣе, которымъ опредѣляется рѣшимость на это дѣйствіе. Слѣдовательно, это нравственное достоинство не зависитъ отъ дѣйствительности предмета дѣйствія, но исключительно отъ принципа воли, по которому это дѣйствіе совершается независимо отъ какихъ бы то ни было предметовъ естественнаго хотѣнія 34.

Воля находится въ срединъ между своимъ апріорнымъ принципомъ, который формаленъ, и своими эмпирическими мотивами, которые матеріальны. Она находится между ними какъ бы на распутьъ, и такъ какъ нравственная воля въ этомъ качествъ не можетъ опре-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Cm. "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten" von Immanuel Kant, 4. Auflage, Riga 1797, crp. 10, 11.

<sup>34</sup> Kant, ibid., 13.

двляться матеріальными побужденіями, какъ не имъющими никакой иравственной цёны, и однакоже ей необходимо чёмъ-нибудь опредвляться, то очевидно ей не остается ничего болье, какъ подчиняться формальному принципу <sup>25</sup>.

На основаніи сказаннаго понятіе обязанности опредъляется такъ: обязанность есть необходимость дыйствія изъ уваженія къ нравственному закону. Въ самомъ дълъ, такъ какъ словомъ «уваженіе» (Achtung) выражается наше отношение къ чему-нибудь признаваемому за высшее, а нравственный законъ, какъ безусловный и чисто-разумный, есть нъчто высшее для человъка, какъ ограниченнаго и чувственнаго существа, то и отношение наше къ этому закону должно являться только въ видъ уваженія. Къ предмету, какъ результату моего собственнаго дъйствія, я могу имъть склонность, но не уваженіе, именно потому, что онъ есть только произведеніе, а не д'ятельность воли. Точно также не могу я имъть уважение къ какой бы то ни было склонности, своей или чужой: я могу только въ первомъ случать одобрять, а во второмъ иногда любить ее. Только то, что связано съ моей волей, какъ основание, а не какъ дъйствие, что не служитъ моей склонности, а преобладаетъ надъ нею какъ высшее, что исключаеть ее при выборь, т. е. нравственный законь самь по себь, можеть быть предметомъ уваженія и, следовательно, иметь обязательность.

Если такимъ образомъ дъйствіе изъ обязанности должно исключать вліяніе склонности, а съ мею всякій предметъ хотънія, то для воли не остается ничего другого опредъляющаго кромъ закона со стороны объективной и чистаго уваженія къ этому нравственному закону со стороны субъективной, т. е. правила за слъдовать такому

<sup>85</sup> Kant, ibid., 14.

<sup>36 &</sup>quot;Правило (Махіте) есть субъективный принципъ хотвиія; объективный же принципъ (т. е. то, что для всѣхъ разумныхъ существъ служило бы и субъективно практическимъ принципомъ, если бы только разумъ имѣлъ полную власть надъ хотвніемъ) есть практическій (нравственный) законъ". Другими словами, правственный законъ, который есть объективный принципъ для воли разумнаго вещества какъ такого, можетъ не быть субъективнымъ правиломъ нашихъ дѣйствій, поскольку мы уступаемъ физическимъ хотѣніемъ и случайнымъ желаніямъ, осуществленіе которыхъ и ставимъ какъ правило своей дѣятельности. При нормальномъ состояніи нравственнаго существа, т. е. при господствѣ разума надъ визшими стремленіями,

закону, даже въ противоръчіи со встии моими склонностями. Итакъ, моральная цтна дъйствія заключается не въ ожидаемомъ отъ него результать, а слъдовательно и не въ какомълибо началь дъятельности, которое имъло бы своимъ побужденіемъ этотъ ожидаемый результать, ибо вст эти результаты, сводимые къ собственному и чужому благу, могли бы быть достигнуты черезъ дъйствіе другихъ причинъ, помимо воли разумнаго существа, а въ этой волт разумнаго существа заключается высшее и безусловное благо. Поэтому нравственное добро можетъ состоять только въ представленіи самого нравственнаго закона, что можетъ имъть мъсто лишь въ разумномъ существъ, поскольку его воля опредъляется этимъ представленіемъ, а не предполагаемымъ дъйствіемъ, и, слъдовательно, это благо присутствуетъ уже въ дъйствующемъ липъ. а не ожидается еще только какъ результатъ дъйствія за.

Но какой же это законъ, представленіе котораго, даже помимо всякихъ ожидаемыхъ результатовъ, должно опредълять собою волю для того, чтобъ она могла быть признана безусловно доброю въ нравственномъ смыслѣ? Такъ какъ мы отняли у воли в. З эмпирическіе мотивы и всѣ частные законы, основанные на этихъ мотивахъ, т. е. лишили волю всякаго матеріальнаго содержанія, не остается ничего болѣе, какъ безусловная закономѣрность дѣйствія вообще, которая одна должна служить принципомъ воли, то есть я долженъ всегда дѣйствовать такъ, чтобы я могъ при этомъ желать такого порядки, въ которомъ правило этой моей дъятельности стало бы всеобщимъ закономъ. Здѣсь принципомъ воли служить одна закономѣрность вообще, безъ всякаго опредѣленнаго закона, ограниченнаго опредѣленными дѣйствіями, и такъ это должно быть, если только обязанность не есть пустая мечта или химерическое понятіе зв.

Такой этическій принципъ взять не изъ опыта. Даже невозможно указать въ опытъ хотя бы одинъ случай, въ которомъ можно было бы съ увъренностью утверждать, что правиломъ дъйствія служилъ на самомъ дълъ этотъ принципъ, а не какія-нибудь эмпирическім побужденія. Но это обстоятельство, очевидно, нисколько не уменьшаетъ значенія нравственнаго принципа самого по себъ, такъ какъ онъ дол-

объективный принципъ практическаго разума есть вмъсть съ темъ и субъективное правило личной воли.

<sup>87</sup> Kant, ibid., 14—16.

<sup>38</sup> Kant, ibid., 17.

женъ выражать не то, что бываетъ, а что должно быть. Ничего не можеть быть хуже для морали, какъ выводить ее изъ эмпирическихъ примеровъ, ибо всякій такой примеръ долженъ самъ быть сначала оцененъ по принципамъ нравственности для того, чтобы видеть, можетъ ли онъ служить подлиннымъ нравственнымъ образцомъ, такъ что самое правственное значение примъра зависитъ отъ опредъленныхъ уже правственныхъ началъ, которыя такимъ образомъ уже предполагаются этимъ примъромъ и, слъдовательно, не могутъ изъ него быть выведены. Даже личность Богочеловъка, прежде чъмъ мы признаемъ ее за выражение нравственнаго идеала, должна быть сравнена съ идеей правственнаго совершенства. Самъ Онъ говоритъ: «зачъмъ называете вы меня благимъ, -- никто не благъ кромъ одного Бога». Но откуда у насъ понятіе и о Богь, какъ высшемъ благь, если не изъ той идел о нравственномъ совершенствъ, которую разумъ составляетъ а ргіогі и неразрывно связываеть съ попятіемъ свободной или самозаконной воли 39

Изъ сказаннаго ясно, что всѣ правственныя понятія совершенно апріорны, т. е. имѣютъ свое мѣсто и источникъ въ разумѣ и при томъ въ самомъ обыкновенномъ человѣческомъ разумѣ не менѣе, чѣмъ въ самомъ умозрительномъ, что, слѣдовательно, они не могутъ быть отвлечены ни отъ какого эмпирическаго, и потому случайнаго познанія; и что въ этой чистотѣ ихъ происхожденія и заключается все ихъ достоинство, благодаря которому они могутъ служить намъ высшими практическими принципами 40.

Все существующее въ природъ дъйствуетъ по ея законамъ, но только разумное существо имъетъ способность дъйствовать по представленію закона, т. е. по принципу, и эта-то способность называется собственно волей. Такъ какъ къ выведенію дъйствій изъ законовъ необходимъ разумъ, то, слѣдовательно, воля есть не что иное какъ практическій разумъ.

Когда разумъ опредъляетъ волю непреложно, тогда дъйствія такого существа, признаваемыя объективно необходимыми, суть необходимы и субъективно; то есть воля въ этомъ случать есть способность избирать только то, что разумъ признаетъ независимо отъ склонности какъ практически (нравственно) необходимое или доброе. Если же разумъ самъ по себт недостаточно опредъляетъ волю, если

<sup>39</sup> Kant, ibid., 25-29.

<sup>40</sup> Kant, Ibid., 34.

эта нослідняя подчинена еще субъективнымъ условіямъ (т. е. нівкоторымъ мотивамъ), которыя не всегда согласуются съ объективными, если, словомъ, воля не вполні сама по себі согласна съ разумомъ (какъ мы это и видимъ въ дійствительности у людей), въ такомъ случай дійствія, признаваемыя объективно, какъ несбходимыя, являются субъективно случайными, и опреділеніе такой воли сообразно объективнымъ законамъ есть принужденіе. То есть отношеніе объективныхъ законовъ къ не вполні доброй волі представляется какъ опреділеніе воли разумнаго существа, хотя и основаніями разума, но которымъ однако эта воля по своей природів не необходимо слідуєть.

Представленіе объективнаго принципа, поскольку онъ принудителенъ для воли, называется повелѣніемъ (разума), а формула повелѣнія называется императивомъ. Всѣ императивы выражаются нѣкоторымъ долженствованіемъ и показываютъ чрезъ это отношеніе объективныхъ законовъ разума къ такой волѣ, которая, по своему субъективному свойству, не опредѣляется со внутреннею необходимостью этими законами, — и такое отношеніе есть принужденіе. Эти императивы говорятъ, что сдѣлать или отъ чего воздержаться было бы хорошо, но они геворятъ это такой волѣ, которая не всегда что-нибудь дѣлаетъ, потому что ей представляется, что дѣлать это хорошо. Практически же хорошо то, что опредѣляетъ волю посредствомъ представленія разума; слѣдовательно, не изъ субъективныхъ причинъ, а изъ объективныхъ, то есть изъ такихъ основаній, которыя имѣютъ значеніе для всякаго разумнаго существа, какъ такого.

Такимъ образомъ практически хорошее или практическое благо различается отъ *пріятнаго*, которое имѣетъ вліяніе на волю лишь посредствомъ ощущенія по чисто-субъективнымъ причинамъ, имѣющимъ значеніе только для того или другого, а не какъ разумный принципъ, обязательный для всѣхъ.

Вполнъ добрая воля также находится подъ объективными законами блага, но не можеть быть представлена какъ принуждаемая этими законами къ закономърнымъ дъйствіямъ, потому что она сама, по своему субъективному свойству, можеть опредъляться только представленіемъ блага. Поэтому для божественной или вообще для святой воли не имъютъ значенія никакіє императивы; долженствованіе тутъ неумъстно, такъ какъ воля уже сама по себъ необходимо согласна съ закономъ. Такимъ образомъ, императивы суть лишь форгасста

мулы, опредвляющія отношеніе объективнаго закона воли вообще къ субъективному несовершенству въ воль того или другого разумнаго существа, напримырь человыка.

Понятіе императива вообще не имѣетъ исключительно нравственнаго значенія, а необходимо предполагаєтся всякою практическою дѣятельностью. Императивы вообще новелѣваютъ или гипометически (условно) или категорически (изъявительно). Первый представляетъ практическую необходимостъ нѣкотораго возможнаго дѣйствія, какъ средства къ достиженію чего-нибудь другого, что является или можетъ явиться желательнымъ. Категорическій же императивъ есть тотъ, который представляетъ нѣкоторое дѣйствіе какъ объективно необходимое само но себѣ безъ отношенія къ другой цѣли.

Гипотетическій императивъ можетъ указывать на средства или къ какой-нибудь только возможной цёли, или же къ цёли дѣйствительной; въ первомъ случав онъ есть проблематическій императивъ, а во второмъ случав — ассерторическій. Что же касается категорическаго императива, который опредвляетъ дѣйствіе какъ объективно-необходимое само по себѣ безъ всякаго отношенія къ какомунибудь другому намѣренію или цѣли, то онъ имѣетъ всегда характеръ аподиктическій 41.

Все, что возможно для силъ какого-либо разумнаго существа, можетъ быть представлено какъ возможная цѣль нѣкоторой воли, и потому существуетъ безконечное множество практическихъ принциповъ, поскольку они представляются какъ необходимые для достиженія той или другой возможной цѣли.

Всѣ науки имѣютъ практическую связь, состоящую изъ задачъ и изъ правилъ или императивовъ, указывающихъ, какъ можетъ бытъ достигнуто разрѣшеніе этихъ задачъ. Такіе императивы могутъ бытъ названы императивами умьнья или ловкости. При этомъ вопросъ не въ томъ, разумна и хороша ли цѣль, а только въ томъ, что нужно дѣлать, чтобъ ея достигнуть; предписаніе для врача, какъ вѣрнѣе вылѣчить человѣка, и предписаніе для составителя ядовъ, какъ вѣрнѣе его умертвить, имѣютъ съ этой стороны одинаковую цѣнность, поскольку каждое служитъ для полнѣйшаго достиженія предположенной цѣли. Но есть такая цѣль, которая не проблематична, которая составляетъ не одяу только изъ множества возможныхъ цѣлей,

<sup>41</sup> Kant, ibid., 36-40.

а предполагается какъ дъйствительно существующая для всъхъ существъ въ силу естественной необходимости, — эта цъль есть счастье.

Гипотетическій императивъ, который представляетъ практическую необходимость дѣйствія какъ средства къ достиженію этой, всегда дѣйствительной цѣли, имѣетъ характеръ ассерторическій. Такъ какъ выборъ лучшаго средства къ достиженію наибольшаго благосостоянія или счастья опредѣляется благоразуміемъ или практическимъ умомъ (Klugheit), то этотъ императивъ можетъ быть названъ императивомъ благоразумія; онъ все-таки гипотетиченъ, то есть имѣетъ только условное или относительное, хотя совершенно дѣйствительное значеніе, потому что предписываемое имъ дѣйствіе предписывается не ради себя самого, а лишь какъ средство для другой цѣли, именно счастья.

Наконець, какъ сказано, есть третьяго рода императивъ, который прямо и непосредственно предписываетъ извъстный образъ дъятельности безо всякаго отношенія къ какой бы то ни было другой предполагаемой цъли. Этотъ императивъ есть категорическій и, по своей безусловной, внутренней необходимости, имъетъ характеръ аподиктическій. Такъ какъ онъ относится не къ матеріалу и внѣшнимъ предметамъ дъйствія и не къ результатамъ дъйствія, а къ собственной формъ и къ принцину, изъ котораго слъдуетъ дъйствіе, и существенно-доброе въ предписываемомъ имъ дъйствіи должно состоять въ извъстномъ настроеніи воли, каковъ бы ни былъ результатъ ен дъйствія, то этотъ императивъ есть собственно нравственный. Существенному различію этихъ трехъ императивовъ соотвътствуетъ нераравенство въ степени ихъ разрушительной силы для воли.

Перваго рода императивы суть только техническія правила умьнья; второго рода суть прагматическія указанія благоразумія; и только третьяго рода императивы суть настоящіе законы или повельнія нравственности.

Техническія правила относятся только къ возможнымъ цѣлямъ, по произволу выбираемымъ, и слѣдовательно, не имѣютъ никакой обязательной силы.

Указанія благоразумія хотя относятся къ дъйствительной и необходимой цъли, но такъ какъ само содержаніе этой цъли, именно счастье, не имъетъ всеобщаго и безусловнаго характера, а опредъляется субъективными и эмпирическими условіями, то и предписа-

нія къ достиженію этихъ субъективныхъ цѣлей могутъ имѣть характеръ только совѣтовъ и указаній.

Только категорическій или нравственный императивъ, не опредъляемый никакими внѣшними условіями и никакими внѣшними предметами, имѣетъ, такимъ образомъ, характеръ внутренней безусловной необходимости, можетъ имѣтъ собственную внутреннюю обязательность для воли, т. е. въ качествъ нравственнаго закона служитъ основаніемъ обязанностей 42.

## VII.

## Три формулы категорическаго императива (по Канту).

Въ чемъ же собственно состоитъ этотъ безусловный законъ правственности или категорическій императивъ?

Когда я представиль себь какой-нибудь гипотетическій императивь вообще, то я не знаю заранье, что счь въ себь будеть содержать, не знаю до тъхъ порь, пока мнт не будеть дано опредълющихь его условій. Когда же я мыслю категорическій императивь, то я тымь самымь знаю, что онь содержить. Ибо, такъ какъ императивь, кромь закона, содержить лишь необходимость субъективнаго правила быть сообразнымъ этому закону, самъ же законъ не содержить никакого условія, которымь бы онь быль ограничень, то и не остается ничего другого кромь всеобщности закона вообіце, съ которымь субъективное правило дыйствія должно быть сообразно, каковая сообразность только и представляеть императивь, собственно какъ необходимый. Такимъ образомъ категорическій императивь собственно только одинь, а именно: дыйствуй лишь по тому правилу, посредствомъ которато ты можещь вмьсть съ толью стало всеобрато ты можещь вмьсть съ толью, чтобъ оно стало всеобрато только закономъ.

Такъ какъ всеобщность закопа, по которому происходитъ дъйствіе, составляетъ то, что собственно называется природой въ самомъ общемъ смыслъ (формально), т. е. природой называется способъ бытія вещей, поскольку онъ опредъляется всеобщими закопами, то всеоб-

<sup>42</sup> Cm. Kant, ibid., 41-44.

щій императивъ обязанности можетъ быть выраженъ и такимъ образомъ: дыйствуй такъ, какъ будто бы правило твоей дыятельности посредствомъ твоей воли должно было стать всеобщимъ закономъ природы 43.

Нужно, чтобы мы могли хотеть, чтобы правило нашей деятельности стало всеобщимъ закономъ: въ этомъ состоитъ канонъ или норма нравственной оцёнки этого действія вообще.

Нъкоторыя дъйствія таковы, что ихъ правила не могли бы мыслиться какъ всеобщій естественный законъ, безъ внутренняю противоръчія. Эти правила суть тъ, которыми опредъляются несправедливыя дъйствія. Если бы правило несправедливаго дъйствія стало всеобщимъ закономъ, т. е. если бы, напримъръ, всъ стали другъ друга обманывать, то очевидно никто не могь бы быть обмануть. Это правило само бы себя уничтожило, такъ какъ возможность обмана въ частномъ случав зависить только отъ того, что за общее правило принято не обманывать. При другихъ субъективныхъ правилахъ хотя нътъ этой невозможности, т. е. хотя можно представить, чтобъ они сдълались всеобщимъ закономъ, но невозможно, чтобы мы этого домыли, такъ какъ такая воля сама бы себъ противоръчила. Эти правила суть тъ, которыя несогласны съ обязанностями любви или человъколюбія. Такъ, напримъръ, можно себъ представить такой порядокъ, при которомъ никто не дълалъ бы другимъ положительнаго добра, никто не помогаль бы другимь, но очевидно, что мы не можемь хотъть такого порядка, потому что при немъ мы сами бы теряли, такъ какъ если бы не помогать другимъ было всеобщимъ закономъ, то и мы не могли бы разсчитывать ни на чью помощь.

Категорическій императивъ такимъ образомъ исключаетъ оба эти рода дъйствій, и изъ примъненія его вытекаютъ два рода обязанностей: обязанности справедливости и обязанности человъколюбія 44.

Если опретеленный такимы образомы нравственный принципы есть необходимый законы для всёхы разумныхы существы, то оны должены быть связаны уже сы самымы понятіемы воли разумныхы существы вообще.

Воля мыслится, какъ способность опредвлять самого себя къ дъйствію сообразно съ представленіемъ извъстныхъ законовъ, и такая способность можетъ быть найдена только въ разумныхъ существахъ.

<sup>48</sup> Kant, ibid., 51-52.

<sup>44</sup> Kant, ibid., 53-57.

То, что служить для воли объективнымь основаніемь ея самоопредъленія, есть цёль, и если эта цёль дается посредствомь одного разума, то она должна имёть одинаковое значеніе для всёхъ разумныхъ существъ. То же, напротивъ, что содержить лишь основаніе возможности дёйствія, результатомъ котораго является цёль, какъ достигнутая, называется средствомъ.

Субъективное основаніе желанія есть влеченіе; объективное же основаніе воли есть побужденіе. Отсюда различіе между субъективными цълями, основанными на влеченіяхъ, и объективными, основанными на побужденіяхъ, имъющихъ значеніе для всякаго разумнаго существа.

Практическіе принципы формальны, когда они отвлекаются отъ всёхъ субъективныхъ цёлей; они мамеріальны, когда они кладутъ въ свою основу эти цёли и, слёдовательно, изв'єстныя влеченія.

Цъли, которыя разумное существо поставляеть себъ по произволу какъ желаемые результаты дъятельности (матеріальныя), всъ только относительны, потому что только отношеніе ихъ къ извъстнымъ образомъ опредъленному хотънію субъекта даетъ имъ цъну, которая такимъ образомъ не можетъ обосновывать никакихъ всеобщихъ для всякаго разумнаго существа или даже для всякаго хотънія обязательныхъ принциповъ, то естъ практическихъ законовъ. Поэтому всъ эти относительныя цъли даютъ основаніе только сипотетическимъ императивамъ.

Но предполагая, что есть начто такое, чего существование само по себь имъетъ абсолютную цану, что какъ цаль сама по себь можетъ быть основаниемъ опредаленныхъ законовъ, — тогда въ немъ, и только въ немъ одномъ, будетъ находиться основание возможнаго категорическаго императива, т. е. практическаго закона.

Но несомивно, что человъкъ и вообще всякое разумное существо существуетъ какъ цъль само по себъ, а не какъ средство только для произвольнаго употребленія той или другой воли.

Во всёхъ дёйствіяхъ разумнаго существа оно само, а также п всякое другое такое существо, на которое направлены его дёйствія, должно приниматься какъ цёль. Всё предметы склонностей имёють лишь условную цёну, ибо если бы сами эти скленности и основанныя на нихъ потребности не существовали, то и предметы ихъ не имёли бы никакой мёры. Сами же склонности, какъ источникъ потребностей, имёютъ столь мало абсолютной цёны, что не только ихъ нельзя желать для нихъ самихъ, но, напротивъ, быть отъ нихъ свободными

лолжно быть всеобщимъ желаніемъ всёхъ разумныхъ существъ. Такимъ образомъ достоинство всъхъ предметовъ, которые могутъ быть достигнуты нашими действіями, всегда условно. Далее, существа, которыхъ бытіе хотя основывается не на нашей воль, но на приредь, имъютъ однако, если они суть неразумныя существа, лишь относительную цёну, какъ средства, и поэтому называются вещами. Только разумныя существа суть лица, поскольку самая ихъ природа опредъляетъ ихъ какъ цъли сами по себъ, т. е. какъ нъчто такое, что не можеть быть употребляемо въ качествъ только средства и слъдовательно ограничиваетъ всякій произволь (и составляетъ предметъ уваженія). Это суть такимъ образомъ не субъективныя цъли, существованіе которыхь, какъ произведеніе нашего д'яйствія, им'я тъ ціну для насъ, но объективныя цъли, т. е. нъчто такое, существование чего есть сама цъль по себъ, и при томъ такая, на мъсто которой не можеть быть поставлена никакая другая цёль, для которой она служила бы средствомъ, ибо безъ этого вообще не было бы ничего имъющаго абсолютную цвну. Но если бы все было только условно и следовательно случайно, то вообще нельзя было бы найти для разума никакого верховнаго практическаго принципа.

Если же долженъ существовать верховный практическій принципъ, а по отношенію къ человъческой волъ — категорическій императивъ, то онъ долженъ въ силу представленія о томъ, что необходимо есть цёль для всякаго, составлять объективный принципъ воли и, такимъ образомъ, служить всеобщимъ практическимъ закономъ. Основание этого принципа есть, такимъ образомъ, слъдующее: разумная природа существуеть какъ цъль сама по себъ. Такъ представляеть себв человькь свое собственное существование, и постольку это есть субъективный принципъ человъческихъ дъйствій. Но точно такъ же представляетъ себъ свое существование и всякое другое разумное существо, по тому же разумному основанію, которое имъетъ силу и для меня: следовательно, это есть вместе съ темъ и объективный принципъ, изъ котораго, какъ изъ верховнаго практическаго основанія, должны быть выводимы всё законы воли. Отсюда практическій императивъ получаетъ такое выражение: «дъйствуй такъ, чтобы человъчество, кака въ твоемъ лиць, такъ и въ лиць всякаго дригого. всегда употреблялось тобою какъ цъль и никогда какъ только спед-CM60 » 45

<sup>45</sup> Kant, ibide, 63-67.

Что изъ этого второго выраженія категорическаго императива само собою вытекають обязанности какъ справедливости, такъ и человъколюбія— ясно само собою.

Этотъ принципъ, опредъляющій человъчество и всякую разумную природу вообще какъ цъль саму по себъ, — что составляеть высшее ограничивающее условие для свободы действій всякаго существаэтотъ принципъ взятъ не изъ опыта, во-первыхъ, по своей всеобщности, такъ какъ онъ относится ко всемъ разумнымъ существамъ вообще, во-вторыхъ, потому, что въ немъ человъчество ставится не какъ цъль для человъка субъективно (т. е. не какъ предметъ, который по произволу полагается действительною целью), но какъ объективная цёль, которая, какъ законъ, должна составлять высшее ограниченіе встхъ субъективныхъ цтлей, какія бы мы только могли имъть, и которая, слъдовательно, должна вытекать изъ чистаго разума. Именно: основаніе всякаго практическаго законодательства лежитъ объективно въ правилъ и формъ всеобщности, дающей принципу способность быть естественнымъ закономъ; субъективное же основаніе лежить въ цъли. Но субъекть всёхъ цълей есть каждое разумное существо, какъ цъль сама по себъ, согласно второй формулъ. Отсюда следуетъ третій практическій принципъ воли, какъ высшее условіе ея согласія со всеобщимъ практическимъ разумомъ, а именно: идея воли каждаго разумнаго существа какъ всеобщей законодатель-นดนี สดมน.

По этому принципу отвергаются всё субъективныя правила, которыя не могуть быть согласованы съ собственнымъ всеобщимъ законодательствомъ воли.

Воля, такимъ образомъ, не просто подчиняется закону, а подчиняется ему такъ, что она можетъ быть признана и самозаконною и только ради этого именно подчиненною закону (котораго источникомъ она можетъ признавать самоё себя) <sup>46</sup>.

Понятіе каждаго разумнаго существа, которое во всёхъ правилахъ своей воли должно смотрёть на себя какъ на дающее всеобщій законъ, чтобы съ этой точки зрёнія оцёнивать себя и свои дёйствія, это понятіе ведеть къ другому, весьма плодотворному понятію — «царству цълей».

Я разумъю подъ *царствомъ* систематическое соединение различныхъ разумныхъ существъ посредствомъ общихъ законовъ. Такъ

<sup>46</sup> Kant, ibid., 69—71.

какъ законы опредъляютъ цъли по ихъ всеобщему значенію, то, отвлекаясь отъ личнаго различія разумныхъ существъ и отъ всего содержанія ихъ частныхъ цѣлей, мы получимъ совокупность всѣхъ цѣлей въ систематическомъ соединеніи, то есть царство цѣлей, состоящее изъ всѣхъ разумныхъ существъ какъ цѣлей самихъ по себѣ, а также и изъ тѣхъ цѣлей, которыя ставятся каждымъ изъ нихъ, поскольку эти послѣднія опредѣляются всеобщимъ закономъ; ибо разумныя существа стоятъ всѣ подъ закономъ, по которому каждое изъ нихъ никогда не должно относиться къ себѣ и ко всѣмъ другимъ какъ только къ средствамъ, но всегда виѣстѣ съ тѣмъ и какъ къ самостоятельнымъ цѣлямъ.

Разумное существо принадлежить къ этому царству цѣлей какъ иленъ, когда оно, хотя и имѣетъ общее законодательное значеніе, но и само подчинено этимъ законамъ. Оно принадлежитъ къ этому царству какъ глава его, когда оно, какъ законодательное, не подчинено никакой другой волѣ. Это послѣднее значеніе, т. е. значеніе главы въ царствѣ цѣлей, можетъ принадлежать, такимъ образомъ, разумному существу только, когда оно не только подчиняется всеобщему нравственному закону или дѣлаетъ его закономъ своей воли, но еще когда оно не имѣетъ никакихъ другихъ мотивовъ въ своей волѣ, которые противорѣчили бы такому подчиненію, дѣлая его принудительнымъ, т. е. когда оно не имѣетъ никакой субъективной ограниченности, никакой склонности и потребности. Такимъ образомъ, значеніе главы въ царствѣ цѣлей не можетъ принадлежать конечному существу какъ такому, или пока оно остается конечнымъ 47.

Въ царствъ цълей все имъетъ или цъну (Preis), или достоинство (Würde). То, что имъетъ нъкоторую цъну, можетъ быть замънено чъмъ-нибудь другимъ равноцъннымъ или однозначащимъ (эквивалентнымъ); то же, что выше всякой цънъ и слъдовательно не допускаетъ никакого эквивалента, то имъетъ собственное достоинство 48.

Представленныя три выраженія верховнаго принципа нравственности суть только различныя стороны одного и того же закона. Всякое правило им'ветъ, во-первыхъ, форму, состоящую во всеобщности, и съ этой стороны формула нравственнаго императива выражается такъ: должно д'в'йствовать пе тому правилу, которое могло бы быть желательно какъ всеобщій естественный законъ.

<sup>47</sup> Kant, ibid., 74, 75.

<sup>48</sup> Kant. ibid., 77.

Во-вторыхъ, правило имъетъ нъкоторую цъль — и съ этой стороны формула выражаетъ, что разумное существо должно, какъ цъль сама по себъ, быть ограничивающимъ условіемъ всъхъ относительныхъ и произвольныхъ цълей.

Въ-третьихъ, необходимо полное опредъление всъхъ цълей въ ихъ взаимоотношеніи, и это выражается въ той формуль, что всь правила, въ силу собственнаго законодательства, должны согласоваться въ одно возможное царство цёлей, которое въ осуществления явилось бы и царствомъ природы. Здъсь переходъ совершается черезъ категорію: единства въ формъ воли (ся всеобщности), множественности содержанія предметовъ (т. е. непосредственныхъ цѣлей) и всеобщности или цълости въ системъ этихъ цълей 49. Дъйствуя по одному своему внутреннему закону, воля самозаконна или автономна. Такимъ образомъ нравственность состоить въ отношении дъйствия къ автономіи воли. Воля, которой правила необходимо или по природъ согласуются съ законами автономіи, есть святая или безусловно добрая воля. Зависимость не безусловно доброй воли отъ принципа автономін (моральное понужденіе) есть обязанность, которая, слёдовательно, не можетъ относиться къ безусловно доброй волъ или къ CBSTOMY CVIECTBY 50.

Воля, это — особый родь причинности живыхъ существъ, поскольку они разумны, свобода же есть то свойство этой причинности, но которому она можеть дъйствовать независимо отъ чужихъ, опредъдяющихъ ее причинъ, тогда какъ естественная необходимость есть свойство причинности всъхъ неразумныхъ существъ, по которому они опредъляются къ дъйствію вліяніемъ постороннихъ причинъ. Это понятіе свободы есть отрицательное и потому для постиженія ея сущности безплодное; по изъ него вытекаетъ и положительное ея опредъленіе, болье содержательное и плодотворное. Такъ какъ понятіе причинности заключаеть въ себъ понятіе законовъ, по которымъ нъчто, называемое причиной, полагаетъ нъчто другое, называемое слъдствіемъ, то свобода, хотя она и не есть свойство воли быть опредъдяемой законами природы, не можеть быть, однако, совершенно лишена закона, но, напротивъ, должна опредъляться совершенно неизмънными законами, хотя другого рода, чъмъ законы физическіе, ибо въ противномъ случат свобода воли была бы чемъ-то немыслимымъ.

<sup>49</sup> Kant, ibid., 85, 86.

<sup>50</sup> Kant, ibid., 79, 80.

Естественная необходимость есть гетерономія (чужезаконность) приствующихъ причинъ, ибо каждое дъйствіе, совершающееся по естественной необходимости, возможно лишь по тому закону, что нъчто другое опредъляетъ дъйствующую причину къ ея дъйствію. Въ такомъ случать что инымъ можетъ быть свобода воли, какъ не автономіей, т. е. свойствомъ воли быть самой для себя закономъ? Но положеніе: «воля есть сама себт законъ во встать своихъ дъйствіяхъ» обозначаетъ лишь принципъ дъйствовать только по такому правилу, которое можетъ имъть само себя предметомъ въ качествт всеобщаго закона: но это есть именно формула категорическаго императива и принципа нравственности. Такимъ образомъ, свободная воля и воля подъ нравственными законами есть одно и то же; и, слъдовательно, если предположить свободу воли, то нравственность со своимъ принципомъ вытекаетъ сама собою изъ одного анализа этого понятія.

Въ предыдущемъ мы имѣли только раціональное выраженіе самого нравственнаго принципа. Если нравственная дѣятельность какъ такая существуетъ, то она должна опредѣляться тѣмъ принципомъ, который былъ выраженъ въ категорическомъ императивѣ; но этимъ нисколько не рѣшается еще вопросъ о дѣйствительномъ существованіи нравственности и даже о ея возможности.

Вопросъ этотъ, какъ сказано, сводится къ вопросу о свободѣ воли, мбо категорическій императивъ и опредѣляемая имъ нравственная дѣятельность возможны только при автономіи воли и собственно даже состоятъ только въ этой автономіи. Но на какой почвѣ и на какихъ оспованіяхъ можетъ быть разрѣшенъ вопросъ о свободѣ воли?

Прежде чъмъ перейти къ разсмотрънію этого вопроса, столь же труднаго, сколько и важнаго, сдълаемъ общую оцънку тъхъ этическихъ факторовъ, съ которыми мы имъли дъло въ предыдущемъ изложеніи.

## VIII.

Отношеніе раціональной этики къ эмпирической. Чисто нормальное значеніе рацоінальнаго начала нравственности.

Основное данное всякой морали есть то, что между всёми дёйствіями человёка полагается опредёленное различіе, по которому одни дъйствія признаются должными или нормальными, а другія недолжными или ненормальными, короче говоря, основное данное всякой морали состоить въ различіи добра и зла. Въ чемъ же собственно заключается это различіе между добромъ и зломъ и на чемъ оно основано, — вотъ вопросъ. Такой постановкъ основного нравственнаго вопроса не будетъ противоръчить то замъчаніе, что можетъ быть это различіе добра и зла только субъективно, что оно не соотвътствуетъ ничему въ собственной сущности вещей, что, какъ говорили еще древніе, ой учовы хахой й драдой дладой драбов и зло, а по положенію только).

Это возможное предположеніе, говорю я, не уничтожаеть вопроса объ основаніяхъ нравственнаго различія, потому что въ этомъ вопросъ и не утверждается, что различіе добра и зла объективно. Если оно даже только субъективно, то оно все-таки существуетъ и составляетъ основаніе нравственной задачи, безъ котораго никакая національная этика, никакое нравственное ученіе вообще не имѣетъ raison d'être. Въ результатъ этическаго изслъдованія можетъ оказаться, что добро и зло суть только кажущіяся, относительныя и чистыя субъективныя опредъленія. Но для того, чтобъ это могло оказаться, нужно сначала подвергнуть ихъ изслъдованію.

Итакъ: въ чемъ состоить добро (ибо положительное понятіе добра или блага даетъ намъ возможность опредълить и противоположное по-нятіе зла, какъ чисто отрицательное)? Первое элементарное опредъленіе дается этикой идонизма, опредъляющей добро какъ наслажденіе или пріятное. И дъйствительно, всякое благо, какъ достигнутое или существенное, доставляеть наслаждение (въ широкомъ смыслъ этого слова) или пріятно для субъекта. Но изъ этого не следуеть, чтобы собственно добро было тождественно съ наслаждениемъ, тапъ какъ это послъднее есть только общій признакъ всякаго удовлетвореннаго стремленія, какъ добраго, такъ равно и злого. Всякаго рода дъйствія, какъ тъ, которыя мы называемъ добрыми, такъ равно п тъ, которыя мы называемъ злыми, одинаково и безразлично доставляють наслаждение субъекту, хотъвшему совершить эти дъйстви и достигшему своей цъли; потому что наслаждение или удовольствие не что иное какъ состояніе воли, достигшей своей цели, какова бы впрочемъ ни была сама эта воля и какова бы ни была ея цель. То же самое можно сказать о болье сложныхъ понятіяхъ, счастін п пользю, которыми опредълнотся правственныя ученія эвдемонизма п

утилитаризма. Эти понятія, также какъ и понятіе наслажденія или удовольствія, не имѣютъ въ себѣ никакого собственно нравственнаго характера.

Практическая дъятельность какъ такая имъетъ своимъ предметомъ другія существа, на которыхъ или по отношенію къ которымъ дъйствуетъ субъектъ. Поэтому, если, какъ сказано, нравственное достоинство дъйствія не можетъ опредъляться субъективными результатами его для дъйствующаго, каковыми являются наслажденіе, счастье, польза и т. п., то не опредъляется ли это достоинство отношеніемъ дъйствующаго къ другимъ субъектамъ, какъ предметамъ дъйствія? Съ этой стороны мы получаемъ новое опредъленіе или новый отвъть на основной нравственный вопросъ, а именно: что нравственно добрыя дъйствія суть тъ, которыя имъютъ своею цълью собственное благо другихъ субъектовъ, составляющихъ и предметъ дъйствія, а не исключительно благо дъйствующаго субъекта. Такимъ образомъ различіе добра и зла сводится къ различію альтруизма и эгоизма.

Этотъ принципъ гораздо состоятельнъе предыдущихъ, такъ какъ указываетъ опредъленное специфическое различіе между двумя родами дъйствій, совпадающее съ общепринятымъ различіемъ добра и зла.

Но какое же основание этого различія?

Эмпирическая этика, которая можетъ искать свои основанія только въ фактическихъ данныхъ человъческой природы, которая можетъ такимъ образомъ имъть только психологическія основанія, указываетъ, какъ на источникъ нравственно-добраго дъйствія, на естественную склонность человъческой природы къ отождествленію себя съ другимъ, къ состраданію или симпатіи.

Не подлежить сомнѣнію, что именно здѣсь заключается главный психологическій источникь моральной дѣятельности, но это не даеть намъ отвѣта на основной вопрось этики, которая требуеть не указанія фактическаго основанія той или другой дѣятельности. а разумнаго объясненія или оправданія самаго различія между нормальными и ненормальными, или нравственно добрыми и злыми дѣйствіями.

Хотя нравственныя действія и проистекають психологически изъ симпатіи, по не симпатія, какъ естественная склонность, даеть имъ нравственное значеніе, ибо, если бы естественная склонность сама по себт могла служить нравственнымъ оправданіемъ, то и эгоисти-

ческія или злыя дёйствія, какъ основывающіяся на другой такой же склонности человѣческой природы, имѣли бы одинаковое оправданіе, и, слѣдовательно, различіе между добромъ и зломъ опять исчезало бы.

Дълая доброе дъло по склонности, я тъмъ не менъе сознаю, если только придаю своему дъйствію нравственное значеніе, что я долженз быль бы его дълать и не имья этой склонности и что точно также всякій другой субъекть, имфеть онь или не имфеть эту склонность, должено поступать такъ, а не иначе, при чемъ все равно какъ бы онъ ни поступаль въ дъйствительности. Такимъ образомъ, придавая извъстнымъ дъйствіямъ нравственное значеніе, я тъмъ самымъ придаю имъ характеръ всеобщаго, внутренно необходимаго закона, котсрому всякій субъекть должень или обязань повиноваться, если хочеть, чтобь его дъятельность имъла правственную цъну; такимъ образомъ, эта правственная цена для субъекта определяется не склонностью, а долгомо или обязанностью. Отсюда, конечно, не следуеть, чтобъ извъстное дъйствие не имъло нравственной цъны потому только. что оно совершается по склонности. Оно не имфетъ нравственной цъны только тогда, когда совершается исключительно по одной только склонности, безъ всякаго сознанія долга или обязанности, ибо тогда оно является только случайнымъ психологическимъ фактомъ, не имъюшимъ никакого всеобщаго объективнаго значенія. Сознаніе долга или обязанности и естественная склонность могуть быть совмъщены въ одномъ и томъ же дъйствіи, и это, по общему сознанію, не только не уменьшаетъ, но, напротивъ, увеличиваетъ нравственную цъну дъйствія, хотя Канть, какъ мы видьли, держится противоположнаго мньнія и требуетъ, чтобы дъйствіе совершалось исключительно по долгу, при чемъ склонность къ добрымъ дъйствіямъ можеть только уменьшить ихъ нравственную цвну, но это есть, очевидно, индивидуальпое увлечение Канта своимъ формалистическимъ принципомъ, которее подало справедливый поводъ Шиллеру для его извъстной эпиграммы:

Дълать добро, монмъ ближнимъ привыкъ я, но только къ несчастью

Дълаю это охотно, зане я сердечно люблю ихъ. Какъ же тутъ быть? — Ненавидь ихъ, и съ чувствомъ враждебнымъ и злобнымъ

Дълай добро, и тогда только будень морально оправданъ.

Такъ какъ долгомъ или обязанностью опредъляется общая форма яравственнаго принципа, какъ всеобщаго и необходимаго, симпати-

ческая же склонность есть психологическій мотивъ нравственной діятельности, то эти два фактора не могутъ другъ другу противоръчить, такъ какъ относятся къ различнымъ сторонамъ дъла — матеріальной и формальной; а такъ какъ въ нравственности, какъ и во всемъ остальномъ, форма и матерія одинаково необходимы, то, следовательно, раціональный принципъ морали, какъ безусловнаго долга или обязанности, т. е. всеобщаго и необходимаго закона для разумнаго существа, вполнъ совмъстимъ съ опытнымъ началомъ нравственности, какъ естественной склонности къ сочувствію въ живомъ существъ. Нравственный принципъ, выраженный въ первой формулъ Кантова категорическаго императива, опредъляеть только форму правственной дъятельности, какъ всеобщей и необходимой. Эта форма аналитически вытекаеть изъ самаго первоначальнаго понятія нравственнаго дъйствія какъ нормальнаго или такого, которое по противоположности съ дъйствіемъ безиравственнымъ есть то, что должно быть. Въ самомъ дълъ, различие между добромъ и зломъ, какъ нормальнымъ и ненормальнымъ, предполагаетъ очевидно, что первое, т. е. нормальное, есть всеобщее и необходимое, второе же есть только частное и случайное. Отсюда выражение нравственного принципа: поступай такъ, чтобы правило твоей дъятельности могло стать въ твоей воль всеобщимъ и необходимымъ закономъ.

Но понятіе всеобщиости уже предполагаеть многих втателей: если правило моей дъятельности должно быть всеобщимъ, то очевидно должны быть другіе дъятели, для которыхъ это правило должно имъть указанное значеніе. Если бы данный субъекть быль единственнымъ нравственнымъ дъятелемъ, то правило его дъятельности имъло бы единичное значеніе, не могло бы быть всеобщимъ. Да и самая моя дъятельность какъ такая уже необходимо предполагаетъ другія существа какъ предметы ея, и, следовательно, нравственная форма этой дъятельности не можетъ быть безразлична по отношенію къ этимъ предметамъ; и если общая форма нравственной дъятельности какъ такая, или сама по себъ, состоить во всеобщности и необходимости, то по отношенію къ предметамъ дъйствія эта форма опредъляется такъ: я долженъ имъть собственнымъ предметомъ своей дъятельности, какъ нравственной, только такія вещи, которыя имъють сами всеобщій и необходимый карактерь, которыя могуть быть ділями сами по себъ, а не средствами только. Отсюда вторая формула категорическаго императива: дъйствуй такъ, чтобы вст разумныя существа какъ такія были сами по себъ цълью, а не средствомъ только твоей дъятельности.

По Канту только разумныя существа могуть быть такою цёлью; но это ограничение проистекаеть только изъ односторонняго раціонализма Канта и лишено всякихъ объективныхъ основаній.

И дъйствительно, что такое разумное существо? Въ данномъ случав, т. е. относительно нравственнаго вопроса, можеть иметь значеніе, очевидно, не теоретическій или умозрительный разумъ, а только разумъ практическій или нравственная водя; и въ самомъ пълъ. Кантъ въ своей этикъ всегда подъ разумнымъ существомъ понимаетъ существо, обладающее практическимъ разумомъ или нравственною волей. Но следуеть ли ваесь разуметь пействительное обладание, въ акто. въ осуществлени, или же только потенціальное, въ возможности, или способности? Въ первомъ случат подъ разумными существами, составляющими единственный объектъ обязательной нравственной дъятельности, понимались бы только такія, въ которыхъ нравственный законъ на самомъ дълъ осуществляется, т. е. праведники, п, слъдовательно, мы могли бы имъть нравственную обязанность только по отношенію къ праведникамъ. Но такое предположеніе, во-первыхъ, приводить къ нелъпымъ послъдствіямъ, слишкомъ очевиднымъ, чтобъ о нихъ распространяться; во-вторыхъ, оно представляеть скрытый догическій кругь, поскольку здісь правственный законь опреділлется своимъ объектомъ (разумными существами, какъ самостоятельными цълями), объектъ же этотъ, въ свою очередь, опредъляется только своимъ дъйствительнымъ соотвътствіемъ нравственному закону; наконецъ, въ-третьихъ, это предположение прямо противоръчитъ формальному принципу нравственности, какъ безусловно необходимому. Въ самомъ дълъ, если бы, согласно сказанному предположенію, мы имъли обязанность нравственно действовать только по отношению къ лицамъ, осуществляющимъ въ себъ нравственный законъ, т. е. къ праведникамъ (а относительно прочихъ имъли бы право, по пословицъ, съ волками по-волчьи и выть), то въ случат, если бы въ сферт нашей дъятельности не оказалось ни одного праведника (что не только возможно, но и вполит правдоподобно), то тъмъ самымъ упразднялся бы для насъ всякій нравственный долгь или обизаппость. Такимъ образомъ, обязательность нравственнаго закона для данныхъ субъектовъ зависвла бы отъ случайнаго эмпирическаго факта существованія других субъектовъ, осуществляющих этоть законь и черезь то

могущихъ быть предметомъ нашей нравственной дъятельности. Между тъмъ, по общей формъ нравственнаго принципа онъ долженъ быть безусловною обязанностью для всякаго субъекта, совершенно независимо отъ какихъ бы то ни было эмпирическихъ данныхъ, между прочимъ независимо и отъ того, исполняется ли эта обязанность къмъ-нибудь, въ томъ числъ и нами самими; ибо фактъ неисполненія правственнаго закона касается только эмпирическихъ субъектовъ, а не самаго этого закона какъ такого. Не говоря уже о томъ, что. по замъчанію Канта, вообще нътъ никакой возможности опредълить. совершаются ли данныя дъйствія на самомъ дълъ въ силу одного нравственнаго принципа или же по другимъ постороннимъ побужденіямъ, т. е. имъють ли они на самомъ дълъ нравственное достоинство или нътъ; а отсюда слъдуетъ, что мы никогда не можемъ ръшить, имъетъ ли данный дъйствующій субъектъ-характеръ праведности или нътъ, не можемъ, т. е., различить въ эмпирической дъйствительности праведнаго отъ неправеднаго 51, а следовательно, не можемъ даже вообще съ достовърностью утверждать, чтобы въ этой дъйствительности существовали какіе-нибудь праведники.

Итакъ, дъйствительное обладание практическимъ разумомъ или правственною волей немыслимо какъ условіе, опредъляющее исключительный объекть нравственной дъятельности, и на самомъ дълъ Кантъ ограничивается требованіемъ одного потенціальнаго обладанія. Въ этомъ смыслъ разумныя существа, составляющія въ качествъ самостоятельныхъ цълей единственный подлинный предметь нравственной дъятельности, опредъляются какъ обладающія способностью практическаго разума или нравственной воли, т. е. какъ могущія быть или стать нравственными (ибо такъ какъ возможность или способность по самому понятію своему не исчерпывается данною дъйствительностью, то возможность быть есть всегда возможность стать), что, какъ мы называемъ, сводится къ способности автономіи или свободы. Но спрашивается: на какомъ основаніи можемъ мы раздълять существа относительно этой способности, т. е. признавать, что нъкоторыя изъ нихъ обладаютъ ею, а нъкоторыя нътъ, что нъкоторыя суть существа разумно-свободныя, а другія неть? Здесь возможны

<sup>51</sup> Разсудочнымъ и эмпирическимъ путемъ нельзя доказать нравственное достоинство какого бы то ни было лица или дѣйствія, также какъ нельзя доказать этимъ путемъ и эстетическую красоту. Н то и другое есть дѣло непосредственной живой интуиціи.

двъ точки эрънія. Первая изъ нихъ, эмпирическая, разсматривающая всъ существа какъ явленія въ необходимой связи ихъ фактическаго наличнаго существованія, подчиняеть всёхъ ихъ безь исключенія одинаковому закону естественной необходимости, и, слъдовательно, не только не даетъ никакихъ основаній для указаннаго раздъленія, по прямо исключаеть его. Съ этой стороны нъть ни одного существа, которое было бы въ чемъ-нибудь свободно, а слъдовательно, къ чемунибудь обязано. Все, что дълается, необходимо, все сдъланное есть одинаково непреложный фактъ, который не могъ не случиться, слъдовательно, должно быть въ данныхъ условіяхъ то, что и есть, безусловное же долженствование не имъетъ смысла. Здъсь, слъдовательно, нътъ мъста, вообще, для формальнаго начала нравственности, какъ безусловнаго и не эмпирическаго. Другая точка эрвнія, на которую только и можеть опираться формальная этика, признаеть, что всв существа, будучи несомнънно съ эмпирической стороны явленіями или фактами, суть вмъсть съ тъмъ не только явленія или факты, а ивчто большее, именно обладають собственною внутреннею сущностью, суть вещи въ себъ (Dinge an sich) или нумены; въ этой своей умопостигаемой сущности они не могутъ быть подчинены внъшней эмпирической необходимости и, следовательно, обладають свободой. Эта послъдняя принадлежить, такимъ образомъ, всъмъ существамъ безъ исключенія, ибо ничто изъ реально существующаго не можетъ быть лишено умопостигаемой сущности, такъ какъ въ противномъ случать это было бы явленіе безъ являющагося, т. е. безсмыслица. Если, такимъ образомъ, съ первой точки зрѣнія *всю* существа одинаково подчинены естественной необходимости, а со второй всь они одинаково свободны, то, слъдовательно, и съ эмпирической и съ умопостигаемой, и съ физической и съ метафизической стороны оказывается коренная однородность всёхъ существъ въ указываемомъ отношеніи и нътъ между ними никакого раздъленія, и, слъдовательно, не можетъ быть и никакихъ основаній ни эмпирическихъ, ни умозрительныхъ противополагать безусловно разумныя существа неразумнымъ и ограничивать нравственную область одними первыми.

Итакъ, освобождая второе выраженіе формальнаго нравственнаго принципа отъ неопредѣленности и внутренняго противорѣчія, мы получимъ слѣдующее правило: нравственная воля какъ такая должна имъть своимъ подлиннымъ предметомъ всъ существа не какъ средства только, но и какъ цъли, или въ формѣ императива: дъйствуй такимъ

образомъ, чтобы всть существа составляли цыль, а не средство только твоей дъятельности. Въ этомъ видъ вторая формула категорическаго императива, очевидно, совпадаетъ съ высшимъ принципомъ эмпирической этики, выставляемымъ Шопенгауэромъ, а именно: «никому не вреди и всъмъ сколько можешь помогай». Выраженіе категорическаго императива даетъ только формальную логическую опредъленность этому принципу. Очевидно, въ самомъ дълъ, что, относясь къ другимъ существамъ какъ только къ средствамъ, я могу и вредить имъ, если это нужно для той цъли, къ которой я ихъ употребляю какъ средства; признавая же другія существа какъ цъли, я ни въ какомъ случав не могу вредить имъ и всегда необходимо дъйствую въ ихъ пользу. Слъдовательно, правило никому не вредить и всъмъ помогать есть только болъе внъшнее и эмпирическое выраженіе для правила смотръть на всъ существа какъ на цъли, а не средства.

Кромъ общей формы и ближайшихъ предметовъ дъйствія нравственная дъятельность должна иметь извъстный общій результать, который и составляеть ея идеальное содержаніе или последнюю окончательную цёль. Если нравственный дёятель есть каждый субъекть, а всё другіе суть для него предметы действія какь цели сами по себе, то общій результать нравственной діятельности всіхь субъектовь будеть ихъ органическое соединение въ царство цълей. Царство цълей есть такая идеальная система, гдъ каждый членъ не есть только матеріаль или средство, но самь есть цёль и вь этомъ качествъ опредъляетъ собою дъятельность всъхъ другихъ, имъя такимъ образомъ всеобщее законодательное значение. Отсюда ясно, что каждое отдъльное существо составляетъ собственно предметъ или цъль нравственной дъятельности не въ своей частности или отдъльности (ибо въ этомъ случав нравственная двятельность не имвла бы необходимо ей принадлежащей формы всеобщности), а какъ необходимый членъ универсальнаго нарства пълей.

Этимъ понятіемъ царства цѣлей опредѣляется третье и окончательное выраженіе категорическаго императива. Ясно, что всѣ три выраженія касаются только формы нравственной дѣятельности, а не содержанія ея. Первое выраженіе опредѣляетъ эту форму саму по себѣ въ ея отвлеченности; второе опредѣляетъ эту форму по отношенію къ предметамъ нравственнаго дѣйствія, и третье по отношенію къ общей и окончательной цѣли.

Два последнія выраженія суть необходимыя примененія перваго.

Изъ нѣкоторыхъ замѣчаній Канта можно было бы вывести заключеніе, что онъ придаетъ исключительное значеніе одному первому выраженію категорическаго императива. Нравственное достоинство дѣйствія, говорить онъ, относится исключительно къ формѣ дѣйствія, а никакъ не къ предметамъ его и не къ цѣли. Но самое то обстоятельство, что Кантъ не ограничился однимъ первымъ выраженіемъ категорическаго императива, относящимся исключительно къ формѣ самой по себѣ или отвлеченно взятой, а присоединилъ и два другія, — это обстоятельство показываетъ, что указанныя замѣчанія должно опять считать личными увлеченіями Канта, проистекавщими преимущественно отъ формальнаго характера его ума, и которыя онъ самъ устранилъ, уступая объективной необходимости самого дѣла.

Если бы мы хотъли предаться тому, что нъмцы называють Сопвеquenzmacherei, то могли бы опровергать формальный принципъ
Кантовой морали на томъ основаніи, что если опредъляющее значеніе
имъетъ только форма всеобщности и необходимости, совершенно независимо отъ какихъ бы то ни было предметовъ и цълей нравственной дъятельности, и если присутствіе этой формы не можетъ опредъляться никакими эмпирическими признаками, то нельзя было бы
сказать, что нравственный принципъ вообще относится къ какимъ
бы то ни было дъйствіямъ или актамъ воли, такъ какъ нътъ дъйствія и воли безъ предмета и цъли.

Но всякое Consequenzmacherei есть безполезное и безплодное занятіе, и такъ какъ намъ вообще не можетъ быть никакого дъла до личныхъ заблужденій Канта, то мы и будемъ держаться того тройственнаго выраженія раціоналистическаго принципа морали, которое даетъ и самъ Кантъ, какъ бы забывая свои неосторожныя выраженія.

Такъ какъ всякая дѣятельность по самому понятію своему необходимо имѣетъ извѣстный предметъ и извѣстную цѣль, то и для правственной дѣятельности предметъ и цѣль не могутъ быть безразличны, а слѣдовательно и форма нравственности опредѣляется не только сама по себѣ, какъ отвлеченная, но и по отношенію къ предметамъ и цѣлямъ. Повинуясь своимъ естественнымъ склонностямъ, я могу дѣйствоватъ и хорошо, и дурно. Если я долженъ дѣйствоватъ хорошо, — а въ самомъ понятіи хорошаго или нравственно добраго дѣйствія заключается уже требованіе, что оно должно быть, — итакъ, если я долженъ дѣйствовать хорошо, то это предполагаетъ возможность освободиться отъ естественной склонности какъ такой. Осво-

бождение отъ естественной склонности не есть отсутствие этой склонности: быть свободнымъ отъ природы или отъ естества, naturfrei zu веіп, не есть то же самое, что быть лишеннымъ природы или естества, naturlos zu sein. Быть лишеннымъ естественныхъ склонностей, чего, повидимому, требуетъ формалистическій принципъ морали, въ его исключительности, есть очевидная, а priori, невозможность. Можно быть лишеннымъ той или другой склонности, но быть лишеннымъ склонностей вообще значить не существовать. Итакъ, вопросъ о свободъ имъетъ не тотъ смыслъ, какъ могу я быть безо всякихъ естественныхъ склонностей, а только тотъ смыслъ, какъ могу я, имъя ихъ, быть отъ нихъ свободнымъ, другими словами: вопросъ о свободъ сводится къ вопросу о присутствій въ дъйствующемъ существъ такого начала дъйствія, которое не опредъляется естественными склонностями, хотя и не исключаеть ихъ. Если представляется въ качествъ высшаго моральнаго принципа требование дъйствовать по безусловной обязанности или долгу, независимо отъ другихъ естественныхъ психологическихъ побужденій, то какое требованіе предполагаеть для того, чтобъ имъть какой-нибудь смыслъ, что я могу дъйствовать по безусловному долгу, т. е. что я могу быть свободнымъ.

Такимъ образомъ, самая общая форма категорическаго императива уже предполагаетъ для своей возможности свободу. Точно также понятіе цѣли самой по себѣ и понятіе законодательныхъ существъ, составляющихъ царство цѣлей, сводится къ понятію автономіи или самозаконности, т. е. къ понятію свободы.

Итакъ, что жъ такое свобода? Каковы условія ея возможности и дъйствительности?

## IX.

Различныя точки зрѣнія на свободу воли. Эмпирическое изслѣдованіе вопроса.

Кромъ многихъ философскихъ точекъ зрънія на нашъ вопросъ существуютъ, къ сожальнію, и такія, которыя никакъ не могутъ быть допущены въ серьезномъ изследованіи его. О нихъ не стоило бы упоминать, если бъ онъ встръчались только у популярныхъ писателей, незаботящихся о строгости философской мысли и о чистотъ

философских задачь; но такъ какъ такіе взгляды встръчаются и у философовъ или по крайней мъръ у людей, выдающихъ себя за таковыхъ и имъющихъ даже нъкоторое имя въ этой области, то намъ необходимо прежде всего раздълаться съ этими незаконными точками зрънія.

Первую изъ нихъ можно назвать криминальною; она предръшаетъ заранъе вопросъ, не вступая даже въ его философское изслъдованіе, предръшаетъ на основаніи соображеній, не имъющихъ ничего общаго съ философскими или вообще умственными интересами. Если свободы воли нътъ, говорятъ представители этой точки зрънія, то вътъ и вивняемости; если человъкъ дъйствуетъ не по свободному выбору, а по безусловной необходимости, то онъ не можетъ быть виновень въ тъхъ или другихъ своихъ дъйствіяхъ, такъ какъ онъ не могь не совершить этихъ дъйствій. Но такое заключеніе, продолжають они, въ высшей степени пагубно какъ для религіи, которая основывается на понятіи гръха или вины, такъ и для государства, которое держится уголовнымъ законодательствомъ, также предполагающимъ понятіе вины или вмѣняемости человѣческихъ дѣйствій. Если нътъ свободы воли, если, слъдовательно, человъкъ не виноватъ въ томъ, что онъ дълаетъ, то государство не имъетъ-де права наказывать преступника, а въ такомъ случать весь государственный и общественный порядокъ подвергается-де разрушенію. Такая криминально-полицейская точка зрвнія развивается, напримъръ, французскимъ философскимъ писателемъ и академикомъ (т. е. однимъ изъ сорока безсмертныхъ) Каро, въ его статъв «Le Déterminisme et la Liberté.

Я упоминаю объ этой стать, совершенно неважной самой по себь, потому, что въ ней съ особенною грубостью проводится указанная точка эрвнія, безо всякаго прикрытія и безъ всякихъ философскихъ оговорокъ. Можно подумать, что она написана не философомъ и не членомъ французской академіи, а прокуроромъ, или даже палачомъ, вздумавшимъ защищать свою профессію, съ такою рѣшительностью настаиваетъ авторъ въ особенности на томъ, что если будетъ принято ученіе детерминизма, отвергающее свободу воли, то невозможна будетъ смертная казнь; какъ будто авторъ имѣетъ какой-нибудь особенный интересъ въ поддержаніи этого учрежденія.

Для всякаго, кто имъетъ ясное понятіе о задачахъ философіи, вътъ никакой надобности опровергать подобную постановку вопроса; для техъ же, кто имъеть объ этомъ предметь не вполнъ ясное представленіе, можно замътить слъдующее:

Во-первыхъ, что касается религіи и теологіи, то изв'єстно, что очень многіе и при томъ наибол'є зам'єчательные представители теологіи, которые, конечно, не хуже Каро понимали сущность религіознаго интереса, прямо и р'єшительно отвергали ученіе о свобол'є воли, по крайней м'єр'є въ томъ смысл'є, въ какомъ оно обыкновенно принимается, въ какомъ его принимаетъ, между прочимъ, и Каро; достаточно назвать Блаженнаго Августина и Лютера. Этотъ посл'єдній, какъ изв'єстно, написалъ спеціальное сочиненіе: «De servo arbitrio», въ которомъ съ теологической точки зр'єнія доказываетъ, что свобода воли есть ученіе, противор'єчащее основнымъ религіознымъ принципамъ, ученіе безбожное.

Что касается до государства и его уголовнаго законодательства, то это последнее, не только на самомъ деле, но и по теоріямъ многихъ криминалистовъ, основывается вовсе не на понятіи виновности и наказанія какъ возмездія. Для государства наказаніе есть только чисто практическое средство къ устрашенію и чрезъ то воспрепятствованію преступленій. Въ крайнихъ же случаяхъ, особенно въ случає смертной казни, наказаніе имъетъ смыслъ избавленія общества отъ вредныхъ членовъ; въ сущности, съ государственной точки эрънія смертная казнь преступника есть то же, что разстръляніе бъщеной собаки, при чемъ никто не предполагалъ никогда, чтобы бъщеная собака была виновна въ своемъ бъщенствъ.

Уголовное законодательство, какъ и государственный порядокъ вообще, имъетъ совершенно другія основанія, нежели философскіе аргументы; и съ другой стороны философія, оставаясь въ своей сферъ, не только не обязана подкръплять тъ или другія учрежденія, но не обязана даже знать о ихъ существованіи. Если бы философія обязана была поддерживать такое, напримъръ, учрежденіе, какъ смертная казнь, то она могла бы очутиться въ странномъ положеніи, если бы смертная казнь была уничтожена самимъ государствомъ и такимъ образомъ труды философіи и ея аргументы въ пользу смертной казни представились бы въ очень комичномъ видъ. Такой же временный, преходящій характеръ можетъ имътъ вообще все современное, уголовное законодательство и даже весь современный политическій и соціальный строй, а потому философія, долженствующая имътъ безусловныя, объективно-истинныя, слъдовательно независимыя отъ ка-

кихъ бы то ни было историческихъ условій основанія, никакъ не можетъ, не теряя своего достоинства, вступать въ сферу условныхъ, измѣнчивыхъ и преходящихъ явленій исторической жизни.

Вторая нефилософская точка зрвнія на вопросъ о свободв воли, которую можно назвать точкой эрвнія наивнаго сознанія, состоить въ томъ, что свобода воли есть непосредственно достовърный факть--факть нашего внутренняго, непосредственнаго чувства или сознанія, и что поэтому она не нуждается въ подкрівпленіи философскимъ иэслъдованіемъ, и что, съ другой стороны, никакое философское изслъдованіе не можеть ее опровергнуть. Свобода воли, говорять, есть фактъ, а не мивніе. Такое утвержденіе высказывалось даже такими людьми, какъ извъстный Кузенъ, и между темъ оно, очевидно, показываетъ непонимание самого вопроса. Никто никогда не отвергаль, что человъкъ чувствуеть себя свободнымъ въ своихъ дъйствіяхъ, но задача философскаго изслъдованія состоить именно въ томъ, чтобы, во-первыхъ, анализировать это непосредственное сознание или чувство свободы, опредблить, что собственно въ немъ сознается, или что имъ высказывается, и во-вторыхъ, узнать, имбетъ ли содержаніе этого сознанія какое-нибудь разумное оправданіе, такъ какъ изъ того, что мы чувствуемъ или сознаемъ себя свободными, не следуетъ еще, чтобы мы были действительно таковыми. Фактомъ должны мы признать не свободу воли, а только наше непосредственное чувство этой свободы; свобода же воли во всякомъ случав есть только связанное съ этимъ фактомъ предположение. Совершенно справедливо извъстное выражение Спинозы, что если бы камень обладалъ сознаніемъ, то онъ предполагалъ бы, что свобода тяготъетъ къ землъ, а будучи брошенъ, своболно летитъ внизъ. Непосредственное чувство утверждаеть много такихъ вещей, которыя оказываются, по общему признанію, ложными, такъ что мы имъемъ право говорить объ обманахъ чувствъ и объ иллюзіяхъ сознанія. Примъры всьмъ извъстны, и нътъ надобности приводить ихъ. Чувство свободы, какъ и всякое другое чувство, само по себъ не ложно и не можеть быть таковымь; но когда изъ этого чувства выводится то заключение, что мы дъйствительно свободны, то это заключение можеть оказаться такимъ же ложнымъ, какъ и любая изъ иллюзій, основанныхъ на неверномъ истолкованіи чувственныхъ показаній. Вообще говоря, если бы не-посредственное чувство, непосредственное сознаніе и основанный на немъ такъ называемый здравый смысль были достаточны для ръшенія вопросовъ, касающихся объективной истины существующаго, то тогда, очевидно, всякая философія была бы излишнею, не имѣла бы гаіson d'être. Мы можемъ, пожалуй, допустить такую точку зрѣнія, но въ такомъ случаѣ нужно ужъ быть послѣдовательнымъ и отвергнуть всякую философію вообще, ограничиваясь исключительно непосредственнымъ чувствомъ и такъ называемымъ здравымъ смысломъ. Ссылаясь на непосредственное чувство, не нужно философствовать, и философствуя не должно ссылаться на непосредственное чувство.

Итакъ, прежде всего мы должны посмотръть, что собственно содержится въ непосредственномъ сознаніи свободы? Я сознаю, что могу сдълать то или другое по своей воль, то есть, если хочу. Эта возможность ограничивается условіями физической возможности вообще, т. е. я могу сдълать но своей воль только то, что лежить вообще въ моихъ силахъ и въ условіяхъ внъшняго міра. Это ограниченіе подразум'в вается само собою, и зат'єм в остается несомнівными, что я могу дълать то, что хочу, что мои дъйствія опредъляются мосю волей и въ этомъ смыслъ свободны. Наше сознание говоритъ правду, и въ этомъ смыслъ никто никогда не отвергалъ его показаній, но въдь вопросъ не въ свободъ нашихъ дъйствій, а въ свободъ нашей воли. Я сдълаю то, что хочу, но могу ли я въ каждомъ данномъ случать хотъть что-нибудь другое, нежели то, что я въ дъйствительности хочу? Это ясное, совершенно очевидное различие, между вопросомъ о свободъ дъйствій, или физической свободъ, который не представляетъ никакихъ трудностей и, очевидно, вызываетъ утвердительный отвъть, и совершенно другимъ вопросомъ о свободъ самой воли или собственно моральной свободъ, — это различіе, несмотря на свою очевидность, очень часто забывается.

Итакъ, можетъ ли быть свободна наша воля?

Прежде всего необходимо сдълать болье точное опредъление понятия воли, или указать существенное различие въ этомъ понятии. Воля, понимая это слово въ широкомъ смыслъ, представляетъ три вида или три степени. Во-первыхъ, мы имъемъ чисто животное инстинктивное лотьние, свойственное одинаково всъмъ живымъ существамъ и происходящее отъ необходимыхъ физическихъ условій ихъ организма, во-вторыхъ, желаніе, свойственное существамъ, обладающимъ способностью представленія, и, наконецъ, въ-третьихъ, собственно волю или актъ ръшенія, свойственный существамъ, обладающимъ способностью отвлеченнаго мышленія. Что касается первой степени воли или хотвнія, то совершенно очевидно, что оно не можеть быть свободнымь: если я хочу всть или жить, то я не могу этого не хотвть. Я могу не исполнить этого котвнія, но это ужъ другой вопрось; самое хотвніе, очевидно, безусловно необходимо, такъ же необходимо, какъ тяготвніе вещественнаго предмета къ земль.

Что касается второй степени воли или желанія, то оно не опредъляется непосредственными условіями тълеснаго организма и имъетъ болье духовный характерь, такъ какъ относится собственно къ представлению предмета или дъйствія, которые могуть и не имъть матеріальнаго бытія, котя всегда имъють индивидуальный конкретный характеръ. Если стремленіе или хотъніе опредъляется желаніями физическаго организма, то желаніе опредъляется условіями организма психическаго и потому такъ же мало можетъ быть свободно: если я желаю чего-нибудь, то я не могу сдълать, чтобъ я этого не желаль. Я могу ръшиться не исполнить этого желанія и даже ничего не дъдать для его исполненія, на основаніи какихъ-нибудь болье сильныхъ, чемъ это желаніе, мотивовъ, т. е., въ сущности, на основаніи другого, болье сильнаго желанія (такъ какъ можно имъть заразъ много желаній); но сделать такъ, чтобъ я совсемъ не желаль того, что я желаю, очевидно я не въ состояніи. Пока мой психическій организмъ остается такимъ, какимъ онъ есть, и пока желательный для меня предметь сохраняеть тё свойства, которыя дёлають его для меня желательнымъ, я съ безусловною необходимостью буду и его желать, но, какъ сказано, я могу ръшиться не исполнить этого желанія, т. е. не дъйствовать согласно ему. Способность къ такому рышенію составляеть третій видь воли, и, слыдовательно, вопрось о свободъ воли относится, собственно, къ этому ръшенію или къ выбору между различными желаніями и хотъніями, и, слъдовательно, свобода воли есть, собственно, свобода выбора.

Итакъ, спращивается: когда я рѣшаюсь дѣйствовать такъ или иначе, это рѣшеніе или этотъ актъ моей воли опредѣляется ли чѣмънибудь съ необходимостью, или же совершается самопроизвольно. т. е. опредѣляется исключительно самъ собою? Только въ этомъ смыслѣ вопросъ о свободѣ воли представляетъ значительныя трудности и поэтому вызываетъ серьезное изслѣдованіе. Но очень часто свобода воли понимается въ смыслѣ свободы отъ желаній и хотѣній извѣстнаго рода, т. е. возможности рѣшенія дѣйствовать вопреки тѣмъ или

другимъ желаніямъ и хотвніямъ, что сводится къ подчиненію низшаго вида воли высшему. Я могу решиться актомъ своей воли не приводить въ исполнение того, что требуется данными моими желаніями и хотъніями. Сами эти желанія и хотънія, какъ факты, не свободны, т. е., какъ мы сказали и какъ согласится всякій, мы не можемъ не хотъть и не желать того, чего мы уже хотимъ и желаемъ, но столь же несомивнно, что мы можемъ вообще актомъ своей воли, т. е. проявленіемъ высшаго вида воли или решенія, оставлять эти желанія или хотьнія невыйствительными или не переводить въ актъ всьхъ потенцій нашего существа, при чемъ основаніемъ для такого рышенія могуть служить мотивы идеальнаго характера, не дыйствующіе и не могущіе дъйствовать непосредственно, по своей несоизмъримости, на животное хотвніе и на желаніе, но действующіе на высшій видъ воли, или на практическое ръшеніе. Такимъ образомъ, эта свобода сводится къ возможности подчинять свою низшую природу высшей, или свою чувственность разуму. Это и есть, собственно, то, что древніе философы, а также философствующіе отны церкви называютъ разумною свободой. Такая разумная свобода есть несомнънный фактъ, и никто не станетъ серьезно ее отрицать; но коренной вопросъ, какъ сказано, не въ томъ, можетъ ли вообще наша высщая воля или ръшение нашего практическаго разума подчинять себъ наши низшія желанія и хотвнія, а въ томъ, свобонна ли эта воля, т. е. руководится ли она какими-нибудь необходимыми побужденіями при выборь нежду тымь или другимь желаніемь и хотыніемь? Факть выбора несомивненъ, и въ немъ состоитъ власть разума надъ чувственностью, — но самая эта власть не подчиняется ли какой-нибудь высшей необходимой и неизбъжной для нея силъ? Понятіе свободы прямо противоположно понятію необходимости, и, слъдовательно, одно можетъ опредъляться при посредствъ другого 52. Въ чемъ же состоить необходимость? Необходимость есть то, что не можеть не случиться. Но это есть только словесное опредъленіе; реальное же опредъление будеть такое: необходимо то, что имветь достаточное основание или что опредъляется достаточною причиной. Очевидно,

<sup>152</sup> Не имъя ни возможности, ни надобности долго останавливаться на эмпирическомъ изслъдовани вопроса о волъ, я ссылаюсь въ послъдующемъ на Шопенгауэра въ его "Ueber die Freiheit des menschlichen Willens" (въ "Die beiden Grundprobleme der Ethik"), а также "Ueber den Willen in der Natur".

въ самомъ дѣлѣ, что если есть достаточное основаніе для того, чтобы что-нибудь произошло, оно неизбѣжно произойдетъ, такъ какъ въ противномъ случаѣ основаніе было бы недостаточно. Такимъ образомъ, понятіе необходимости сводится къ понятію причинности; причинность же есть всеобщій законъ въ мірѣ явленій. Но въ различныхъ сферахъ этого міра законъ этотъ принимаетъ различныя формы, обманывая глаза поверхностнаго наблюдателя, который, не видя причинности въ одной формѣ, болѣе простой или почему-нибудь болѣе для него привычной, думаетъ, что въ данномъ случаѣ совсѣмъ нѣтъ никакой причинности, тогда какъ при болѣе глубокомъ изслъдованіи эта причинность оказывается, но только въ другой, болѣе сложной формѣ.

Въ міръ неорганическомъ причинность дъйствуетъ механически; здъсь она всего очевиднъе, ибо здъсь есть полное количественное и качественное соотвътствие между дъйствиемъ и причиной. Механическая причина, т. е. извъстное вещественное движение, производитъ здъсь такое же механическое дъйствие, то есть другое такое же вещественное движения равняется энергия, утрачиваемой тъломъ, это движение сообщающимъ.

Новъйшіе физики доказали, что и во всёхъ физическихъ и химическихъ явленіяхъ неорганическаго міра имѣетъ полное примѣненіе законъ эквивалентности силъ: переходъ механическаго движенія вътеплоту, напримѣръ, есть точно также переходъ или точнѣе эквивалентное преобразованіе одной формы движенія въ другую.

Въ мірѣ растительномъ причинность является въ другой формѣ. Здѣсь нѣтъ уже такой ясной соразмѣрности и однородности между причиной и дѣйствіемъ. Въ числѣ возбуждающихъ причинъ растительной жизни дѣйствуетъ, напримѣръ, солнечный свѣтъ и теплота; извѣстное количество теплоты необходимо для процессовъ растительной жизни, но очень незначительное увеличеніе нормальнаго количества теплоты можетъ произвести совершенное уничтоженіе или прекращеніе жизни въ данномъ растеніи. Такимъ образомъ, незначительная количественная причина производитъ, повидимому, несоотвѣтственно сильное дѣйствіе.

Еще болье сложную форму принимаеть причинность въ мір'я животномъ. Здёсь она является въ вид'я такъ называемой мотиваціи. Животное д'яйствуетъ не только по физіологическимъ возбужде-

ніямъ, общимъ у него съ растеніемъ, но также и по мотивамъ или побужденіямъ.

Раздичіе побужденія и возбужденія состоить въ томъ, что послѣднее предполагаеть матеріальное присутствіе возбуждающей причины: для того, чтобы солице возбуждающимъ образомъ дѣйствовало на растительную жизнь, необходимо матеріальное присутствіе солнечныхъ лучей. Мотивъ же или побужденіе предполагаетъ только пдеальное присутствіе причины, то есть предполагаетъ лишь представленіе причины: животное можетъ дѣйствовать на основаніи извѣстныхъ представленій. Здѣсь мы видимъ уже совершенно качественную разнородность между причиной и дѣйствіемъ, такъ какъ первая имѣетъ только идеальный характеръ, есть представленіе въ умѣ; производимыя же ею дѣйствія, какъ, напримѣръ, тѣлесныя движенія, имѣютъ характеръ реальный. Но тѣ представленія, которыя служатъ мотивами для животной дѣятельности, должны еще имѣть конкретный, интуитивный и чувственный характеръ; это суть представленія извѣстныхъ единичныхъ вещей.

У человѣка, дѣйствія котораго опредѣляются также мотиваціей, мотивами могуть служить общія отвлеченныя понятія и идеи. Человѣкъ можетъ дѣйствовать по принципамъ; соотвѣтственно этому у него является особый видъ воли, котораго нельзя найти у животныхъ и растеній.

Растенію мы вправѣ приписать первую степень воли, то есть естественное влеченіе или хотѣніе, дѣйствующее по возбужденіямъ. Животному мы должны приписать кромѣ этого еще и вторую степень воли, именно желаніе, дѣйствующее по конкретнымъ или частнымъ представленіямъ какъ побужденіямъ или мотивамъ; у человѣка же, кромѣ этихъ двухъ степеней воли и соотвѣтствующей имъ степени причинности, мы находимъ еще третью — собственно волю, или способность рѣшенія, дѣйствующую по идеямъ и принципамъ 53.

То различіе, которое является между тремя видами причинности, касается только формы или проявленія, а никакъ не самой сущности, т. е. не касается безусловной необходимости дъйствія, разъ дана

<sup>53</sup> Я не утверждаю, чтобъ это разграничение было безусловно. И въ этомъ случав, какъ во всёхъ другихъ, безусловной границы въ действительности положить невозможно; несомненно только, что указанное различие характеристично для трехъ отделовъ живыхъ существъ.

достаточная причина, какого бы рода ни была эта причина и въ какомъ бы отношеніи къ дъйствію она ни находилась. Изъ того, что побужденія, по которымъ дъйствуютъ животныя, различаются отъ механическихъ причинъ, по которымъ движутся неорганическія тъла, не слъдуетъ, чтобы въ первомъ случаъ эти побужденія не были такими же причинами, какъ и во второмъ, т. е. чтобы они не опредъляли съ такою же необходимостью происходящаго изъ нихъ дъйствія.

Различіе въ причинности соотвътствуетъ характеристическимъ различіямъ существъ, но, очевидно, не можетъ превратить причинность въ произволъ или свободу въ тъсномъ смыслъ этого слова. Если человъкъ, въ такихъ случаяхъ, когда онъ дъйствуетъ какъ человъкъ, опредъляемся извъстными принципами или идеями какъ мотивами его дъйствія, то эти принципы и идеи составляютъ такую же необходимую причину его дъйствія, какъ механическій ударъ для вещественнаго тъла.

Въ данную минуту человъкъ можетъ имъть много различныхъ желаній, ему предстоить выборь между ними. Этоть выборь свободенъ, поскольку онъ опредъляется не фактомъ желанія, а извъстнымъ принципомъ или идеей, т. е. поскольку между многими желаніями человъкъ исполняетъ то, которое соотвътствуетъ принятому имъ принципу или практической идеъ. Но этотъ выборъ не свободенъ. если подъ свободой разумъть отсутствие всякаго мотива, какъ причины, или способность рышиться на какое-нибудь дыйствіе безо всякаго достаточнаго основанія какого бы то ни было рода. Очень часто свободу выбора смъшивають съ неопредъленностью выбора, то есть пока человъкъ еще не ръшился, пока его ръшеніе не опредълилось, онъ представляется какъ будто свободнымъ, то есть сохраняющимъ общу возможность каждаго изъ выборовъ. Но въ этой неопредъленности положенія натъ еще рашенія или воли, а есть только борьба желаній, ръшится же эта борьба на основаніи какого-нибудь достаточнаго мотива. Что эта неопредъленность выбора, или общая возможность различныхъ дъйствій или ръшеній — до тъхъ поръ пока ни одно изъ ръшеній не принято въ дъйствительности, - что эта неопредъленность не есть свобода, можно видъть уже изъ того, что такая неопредъленность одинаково принадлежитъ всъмъ явленіямъ по тъхъ поръ, пока они разсматриваются только въ возможности или какъ потенціальныя.

Приведемъ примъръ, на которомъ останавливается Шопенгауэръ <sup>54</sup>:

«Представимъ себъ человъка, который, стоя на улицъ, говоритъ себъ: теперь шестъ часовъ вечера, дневная работа окончена, я могу также взойти на башню, чтобы посмотрътъ на заходъ солнца, я могу также пойти въ театръ, могу посътить того или другого друга, могу даже, если захочу, выбъжать изъ города и отправиться странствовать по бълу свъту и никогда не возвращаться, — все это въ моей власти, я имъю полную свободу для этого, но ничего такого я не сдълаю, а пойду также совершенно свободно домой къ моей женъ».

«Это совершенно то же, если бы, напримъръ, вода сказала: Я могу вздымать высокія водны (да, именно въ морь, при бурь); я могу течь широкимъ потокомъ (именно въ руслѣ рѣки); я могу падать съ пъной и брызгами (именно въ водопадъ); я могу свободно подпиматься тонкими лучами въ воздухъ (въ фонтанъ); я могу, наконецъ, вскипать и испаряться (именно при 80° теплоты), — но ничего подобнаго я не сдълаю, а останусь свободною, спокойною и свътлою въ зеркальномъ прудъ». Какъ вода можетъ все это сдълать, когда явятся опредъляющія причины и условія къ тому или другому, точно также и тотъ человъкъ можетъ сдълать любое изъ того, о чемъ мечтаеть, не иначе какъ при такомъ условіи. До тъхъ поръ, пока не явится необходимая причина, для него это невозможно; когда же такая причина явится, то для него это необходимо, также какъ для воды, когда она поставлена въ извъстныя соотвътствующія условія. Его заблуждение и вообще та иллюзія, которая происходить здісь изъ ложно истолкованнаго сознанія, эта иллюзія, что онъ можетъ одинаково все это сдёдать, эсновывается, при точномъ разсмотржніи. на томъ, что для его фантазіи въ данный моментъ возможно присутствіе только одного образа, который въ этоть моменть исключаеть все другов. Когда онъ представляетъ себъ мотивы для одного изъ предположенныхъ, какъ возможныя, дъйствій, то онъ сейчась же чувствуетъ дъйствіе этого мотива на его волю, которая этимъ мотивомъ побуждается; это называется на искусственномъ языкъ velleitas. Но онъ думаетъ, что онъ можетъ превратить эту velleitas въ ръшительную волю, то есть исполнить предполагаемое дъйствіе, и это есть иллюзія, ибо сейчась же является рефлексія, которая приводить ему

<sup>54</sup> Cm. Schopenhauer, "Die beiden Grundprobleme der Ethik", 2. Auflage, 1860, crp. 42-44.

на память другіе, влекущіе въ противную сторону мотивы, при чемъ онь должень видёть, что то первое желаніе не можеть стать дёломъ. При такомъ послёдовательномъ представленіи различныхъ, другъ друга исключающихъ мотивовъ, при постоянномъ сопровожденіи внутренняго голоса: «я могу сдёлать то, что хочу», воля, какъ флюгеръ при непостоянномъ вётрё, поворачивается къ каждому мотиву, который вызываетъ предъ ней воображеніе, и при каждомъ изъ нихъ человёкъ думаетъ, что онъ можетъ рёшительно хотёть сообразно этому мотиву или установить флюгеръ на этомъ пунктѣ, что есть иллюзія, потому, что его «я могу это хотёть» на самомъ дёлё только гипотетично и предполагаетъ условіе «если бъ я болёв того не хотёль — другого», чёмъ въ дёйствительности упраздняется возможность того хотёнія какъ рёшительнаго или окончательнаго акта воли.

Возвратимся теперь къ тому человъку, который въ шесть часовъ стоитъ и разсуждаетъ, и предположимъ, онъ замътилъ, что я стою за нимъ, философствуя о немъ, и отрицаю его свободу относительно тъхъ возможныхъ для него дъйствій; тутъ легко могло бы случиться, что онъ, для того, чтобы меня опровергнуть, совершилъ бы одно изъ нихъ; но въ такомъ случатъ именно мое отрицаніе и дъйствіе его на духъ противоръчія въ этомъ человъкъ служило бы принудительнымъ мотивомъ для него совершить это дъйствіе. Однакоже этотъ мотивъ могъ бы подвинуть его къ совершенію только того или другого изъ болье легкихъ между встми возможными дъйствіями, напримъръ онъ могъ бы побудить его, вмъсто того, чтобъ идти домой, пойти въ театръ, но онъ не могъ бы побудить его къ послъднему изъ названныхъ дъйствій, именно къ тому, чтобы выбъжать изъ города и пойти странствовать по свъту — для этого такой мотивъ былъ бы слишкомъ слабымъ.

Точно также обманчиво думають многіе, держа въ рукахъ заряженный пистолеть, что они свободно могуть сейчась же застрѣлиться; для этого, конечно, то механическое средство, которое находится у нихъ въ рукахъ, есть самое ничтожное условіе; главное же условіе есть чрезвычайно рѣдкій мотивъ, который имѣетъ огромную силу, достаточную для того, чтобы побороть охоту къ жизни или, вѣрнѣе, страхъ предъ смертью. Когда такой мотивъ явится, тогда только можетъ этотъ человѣкъ дѣйствительно застрѣлиться, развѣ только сще болѣе сильный, противоположный мотивъ (если таковой вообще возможенъ) воспрепитствуетъ этому дѣйствію.

Я могу дѣлать, что хочу; я могу, если хочу, отдать все свое имущество бѣднымъ и самъ сдѣлаться нищимъ — если точу, но я не могу этого хотыть, если противоположные мотивы имѣютъ слишкомъ много силы надо мною для того, чтобъ я могъ это хотыть. Если бъ я имѣлъ другой характеръ, чѣмъ тотъ, который имѣю, если бъ я былъ святымъ, тогда бы я могъ этого хотыть, но тогда бы я и не могъ этого не хотыть, тогда я съ необходимостью бы этого хотыть и съ необходимостью бы это дѣлалъ. Все это совершенно совмѣстно съ тымъ голосомъ самосознанія, который говоритъ: «Я могу дѣлать, что хочу», и въ которомъ даже въ наше время нѣкоторые слабоумные quasi-философы думали видѣть свободу воли и доказывали ее такимъ образомъ какъ данный фактъ сознанія.

Въ приведенномъ примъръ ръшеніе воли опредъляетъ выборъ между многими однородными мотивами или однородными желаніями. Выборъ ръшается согласно болъе сильному желанію или предмету, вызывающему такое болъе сильное желаніе; свободы тутъ, очевидно, нътъ никакой — для нея нътъ мъста. Но несомнънно бывають и такіе случаи, когда воля ръшаетъ не въ пользу одного изъ однородныхъ, низшихъ желаній или хотъній, а вопреки всъмъ этимъ желаніямъ или хотъніямъ — ръшаетъ въ пользу извъстнаго общаго отвлеченнаго принципа или идеи. Это естъ собственно проявленіе третьей, высшей степени воли. Но и здъсь опредъляющій ръшеніе принципь или идея служитъ мотивомъ, дълающимъ ръшеніе и вытекающее изъ этого ръшенія дъйствіе безусловно необходимымъ въ данныхъ обстоятельствахъ и для даннаго дъйствующаго лица.

Иногда видятъ свободу въ томъ, что никакіе внѣшніе мотивы сами по себѣ не могутъ имѣть силы надъ рѣшеніемъ разумнаго существа. Такъ, невозможно указать ни на какой внѣшній мотивъ, который быль бы достаточно силенъ, чтобы принудить данное лицо къ безнравственному или противорѣчащему его убѣжденіямъ дѣйствію. Но это вѣдь зависить отъ того, что это лицо, по своему личному характеру, допускаетъ надъ собою такую силу нравственнаго принципа или убѣжденія, которая всегда можетъ противостать какой бы то ни было силѣ внѣшнихъ мотивовъ; такимъ образомъ, этотъ нравственный принципъ или нравственная идея служитъ для этого лица всегда болѣе сильнымъ мотивомъ къ дѣйствію, нежели какіе-нибудь другіе.

Вообще говоря, никакой мотивъ и никакая причина сами по себъ недостаточны для произведенія какого бы то ни было дъйствія. Я

говорю: не только мотивъ, но и причина, потому что это относится не къ одному міру одушевленныхъ и разумныхъ существъ, но и ко всему существующему. Въ самомъ дълъ, механическій ударъ приводить тёло въ движеніе, но этоть ударь быль бы недостаточенъ самъ по себъ для этого дъйствія, онъ не могь бы привести тъло въ движеніе, если бъ это тело уже не обладало помимо того известными свойствами, присущими матеріальнымъ вещамъ, вслёдствіе которыхъ оно, вообще, можетъ двигаться. Такимъ образомъ, внъшній ударь или толчекъ служитъ только нъкоторымъ поводомо для того, чтобы внутреннее свойство этого предмета пришло въ дъйствіе. Точно также вліяніе солнечнаго свъта и теплоты на растеніе не могло бы производить въ этомъ последнемъ растительные процессы, если бы въ немъ не было извъстныхъ внутреннихъ свойствъ, какъ элементовъ и силъ жизни, дълающихъ его способнымъ къ такимъ процессамъ, и эти послъдніе, слъдовательно, только возбуждаются внъшнимъ вліяніемъ солнца. Растительное дъйствіе солнца зависить отъ той вещи или того существа, которое воспринимаеть это дъйствіе, вследствіе чего то же самое солнце, тъмъ же свътомъ и теплотой пъйствуя на предметь неорганическій, не можеть произвести въ немъ растительнаго процесса, вследствіе внутренней невозможности или неспособности этого предмета къ такимъ процессамъ. Точно также, если бы животное не имъло ума, способнаго къ представленію и составляющаго особую среду между существомъ животнаго и внъшними вліяніями, то эти внъшнія вліянія и не могли бы служить мотивами для дъйствія животнаго. Такимъ образомъ, всякое дъйствіе и въ неразумной природъ обусловливается не однъми извиъ дъйствующими причинами, но необходимо вмъстъ съ тъмъ и воспринимающимъ дъйствіе предметомъ. Следовательно, для того, чтобы произопло какое бы то ни было дъйствіе, необходимо совитстное участіе двухъ факторовъ: внъшней причины, служащей поводомъ или побужденіемъ къ дъйствію, и особеннаго свойства или характера того существа, которое воспринимаеть это действіе внешней причины. Другими словами, внешняя причина можеть производить определенное действие только согласно особенному характеру или характеристическому свойству дъйствующаго существа, и если это обстоятельство не делаеть неразумныхъ существъ природы свободными (такъ какъ ихъ характеристическім свойства, обусловливающія действіе причинь на нихь, такъ же неспободны, какъ и сами эти причины), то точно такъ же и относительно человъка то обстоятельство, что дъйствіе на него мотивовъ обусловливается его особеннымъ характеромъ, не дълаетъ еще его свободнымъ. Различіе между человъкомъ и низшими существами въ этомъ отношеніи состоитъ лишь въ томъ, что эти послъднія имъютъ болье родовой характеръ, тогда какъ у человъка характеръ различается у каждаго отдъльнаго лица (хотя и это различіе не безусловно, ибо у высшихъ животныхъ мы несомнънно замъчаемъ проявленіе уже индивидуальнаго характера). Но какъ бы то ни было, въ каждомъ человъческомъ лицъ свойство его дъйствій и всей его дъятельности опредъляется съ безусловною необходимостью совмъстнымъ дъйствіемъ двухъ необходимыхъ факторовъ: мотивовъ съ одной стороны и индивидуальнаго характера съ другой.

По общему сознанію, если намъ извъстенъ индивидуальный характерь даннаго человъка и извъстны мотивы, дъйствующіе на него въ данномъ случать, то мы съ безусловною увъренностью можемъ сказать, какъ онъ будетъ въ этомъ случать дъйствоватъ, и если бы мы ошиблись, то эта ошибка зависъла бы только отъ неполнаго знанія, которое мы имъемъ объ этомъ характеръ. Даже самое понятіе характера сводится къ представленію о постоянствъ извъстнаго образа дъйствій при данныхъ мотивахъ. Замъчая, какъ человъкъ дъйствуетъ при тъхъ или другихъ обстоятельствахъ, мы составляемъ себъ представленіе о его эмпирическомъ характеръ.

Если бы въ каждомъ данномъ случав известный человекъ могь свободно действовать, такъ или иначе, въ дурную или хорошую сторону, въ совершенной независимости отъ своего предполагаемаго характера, то въ такомъ случав ни въ жизни, ни въ поэзіи мы не могли бы имёть никакихъ опредёленныхъ и постоянныхъ индивидуальныхъ характеровъ. Тогда ни въ жизни, ни въ поэзіи не было бы никакой внутренней связи и необходимости, не могло бы быть никакой драмы, такъ какъ всякая драма и въ жизни, и въ поэзіи основана или на столкновеніи различныхъ опредёленныхъ характеровъ, действующихъ каждый съ безусловною внутреннею необходимостью, или же на столкновеніи такого характера съ силой внёшнихъ вещей.

Человъкъ дъйствуетъ какъ хочетъ, но хочетъ онъ согласно тому, каковъ онъ есть, т. е. каковъ его особенный характеръ.

Если подъ свободой разумъть способность человъка вообще подчинять низшія свои стремленія и желанія высшимъ, внъшніе мотивы подчинять внутреннему мотиву нравственнаго принципа или идеп,

то такую свободу человькь вообще несомнымо имыеть; но въ дыйствительности, т. е. когда дъло идетъ не о человъкъ вообще, а о данномъ конкретномъ, индивидуальномъ лицъ, спрашивается: имъетъ ли оно способность всегда изъ безусловной свободы осуществить въ себъ эту общую возможность человъка какъ разумнаго существа, то есть всегда ли и всякій ли человъкъ можетъ дъйствовать по нравственному принципу, вопреки естественнымъ стремленіямъ и желаніямъ? Несомнънно, опытъ даеть намъ отрицательный отвътъ. Мы видимъ, что способность дъйствовать по нравственному принципу зависить не отъ доброй воли каждаго лица, а отъ необходимаго характера того или другого. Эта способность дъйствовать по нравственному принципу сама составляетъ одинъ изъ главныхъ характеровъ или типовъ человъчества, который принадлежить далеко не всъмъ людямъ. Что нъкоторые люди всегда дъйствують по нравственному принципу, вопреки низшимъ мотивамъ, очевидно, еще не доказываетъ свободы, ибо эти нъкоторые дъйствують такъ сообразно своему личному характеру, который для нихъ есть необходимость, такъ что они и не могутъ иначе дъйствовать. Святой человъкъ не можетъ дъйствовать безнравственно. Свобода была бы доказана эмпирически, если бы все лица безъ исключенія могли бы всегда, при всъхъ условіяхъ и обстоятельствахъ, дъйствовать согласно нравственному принципу. Если бы *всъ* лица имъли эту способность, то она не зависъла бы отъ личнаго характера, который безконечно разнообразенъ, и въ такомъ случав двйствіе не опредвлялось бы ни мотивами какъ такими, ни воспринимающимъ мотивы характеромъ и, следовательно, было бы свободнымъ. Другими словами, нравственная воля или практическій разумъ былъ бы одинъ достаточенъ для произведенія нравственнаго дъйствія: тогда автономія человъка, какъ разумнаго существа, была бы несомнънною дъйствительностью. Но въ настоящемъ опытъ мы этого не находимъ, не находимъ, слъдовательно, въ опытъ свободы. Въ опытъ, въ эмпирической дъйствительности, дъйствія всегда опредъляются совмъстнымъ присутствіемъ мотива и характера какъ достаточныхъ основаній и, следовательно, подлежать закону необходи-MOCTH 55.

<sup>55</sup> Противъ этого закона необходимости было бы смѣшно приводить какъ instantia contrarii такія дѣйствія, которыя не имѣютъ, повидимому, ничего общаго ни съ какимъ бы то ни было мотивомъ, ни съ характеромъ. Такое дѣйствіе называется машинальнымъ: когда

Итакъ, въ опытъ мы не находимъ свободы и не можемъ найти, такъ какъ въ опытъ мы имъемъ только факты или явленія, свобода же воли по самому понятію своему можеть быть не фактомъ, а только основаніемъ факта. Но есть ли этотъ отвъть окончательный? Если бы вопросъ о свободъ воли имълъ чисто эмпирическій характеръ. если бы разръшить его мы могли только на основании эмпирическаго изследованія наличных явленій, тогда полученный нами изъ этого изслълованія отринательный отвъть имъль бы безусловно ръшающее значеніе. Но по существу дъла ясно, что ръшеніе этого вопроса совсемъ не принадлежитъ къ области опыта, напротивъ, само эмпирическое изследование, начинаясь отъ внешнихъ явлений, идетъ постепенно глубже во внутреннія условія природы вещей и доводить насъ по того паннаго, которое составляетъ границу эмпиріи, но не границу нашего вопроса. Съ этого даннаго вопросъ получаетъ новую форму, переносится на новую, болье глубокую почву. Въ самомъ дълъ, если наши дъйствія опредъляются собственно нашимъ эмпирическимъ характеромъ, — ибо другой факторъ, т. е. мотивы, сами получають опредъляющее или дъйствующее значение лишь соотвътственно характеру, на который они дъйствуютъ или не дъйствують, то спрашивается: чёмъ определяется и вообще определя-

я хожу по комнать, я могу, дойдя до конца, безразлично повернуть направо или налъво: было бы смъшно утверждать, что такъ какъ я не имъю никакого мотива для предпочтенія одного поворота предъ другимъ, то я совершаю этотъ поворотъ по свободной волъ. Ифло въ томъ, что свободы воли, очевидно, не можетъ быть тамъ, гдъ нътъ никакой воли. То или другое движение мое въ данномъ случат совершается помимо моей воли и моего сознанія, слъдовательно, оно опредъляется только тъми или другими физіологическими условіями въ моихъ движущихъ органахъ. Это суть только внъшнія механическія движенія, а не джиствія, ибо всякое двиствіе предполагаеть волю и сознаніе, которыхъ туть нізть. Точно также, какъ уже было замъчено, ничего не говорять въ пользу свободы воли тъ случаи. когда я, желая доказать ее, дълаю то или другое движеніе, само по себъ для меня безразличное. Здъсь, хотя само это движение и безразлично, т. е. не имъетъ опредъленнаго мотива, но таковымъ мотивомъ является самое желаніе сдълать какое бы то ни было, безразлично, движевіе; а почему я при этомъ желаніи дълаю то, а не другое движеніе, такъ, наприм'тръ, поднимаю правую, а не лъвую руку, это ужъ зависитъ оть условій, которыхъ я не знаю, т. е. которыя лежать за предъломъ моего сознанія и, слідовательно, принадлежать къ области физіологическихъ явленій.

ется ли чёмъ-нибудь самъ эмпирическій характеръ? Такъ какъ этотъ характеръ есть крайнее данное опыта, такъ какъ, оставаясь въ предёлахъ этого последняго, мы не можемъ идти дальше техъ проявляющихся свойствъ, которыя составляють эмпирическій характерь, то этотъ новый вопросъ можетъ быть разрёшенъ только умозрительнымъ путемъ.

### X.

Ученіе о различіи эмпирическаго и умопостижимаго характера и о совм'встимости феноменальной необходимости съ трансцендентальною свободой.

Въ опытъ мы имъемъ только дъйствительныя явленія. Наши дъйствія и самая наша водя, съ эмпирической точки зрѣнія, суть только явленія, и въ этомъ смысль они подлежать безусловной власти закона причинности или достаточнаго основанія, т. е. они безусловно необходимы. Законъ причинности и, слъдовательно, необходимость есть общій неизбъжный законъ явленій, какъ явленій, но уже для здраваго смысла ясно различіе между явленіями и существующимъ само по себъ. Всякое явленіе есть представленіе и предполагаетъ дъйствіе являющагося на другое, въ которомъ оно вызываеть это представление или для котораго оно становится явлениемъ. Ясно при этомъ, что и являющееся, и то, для котораго оно является, существують помимо этого сами по себь, и что, следовательно, ихъ существование не исчерпывается ихъ являемостью. Но такъ какъ опытное знаніе о чемъ-нибудь возможно лишь, поскольку это что-нибудь заявило свое существование или проявилось, т. е. стало явлениемъ, то опытнымъ или эмпирическимъ образомъ мы можемъ познавать исключительно только явленія, и, следовательно, все законы, которые мы знаемъ изъ опыта, суть только общіе законы явленій.

Если человъкъ, какъ и все другое, будучи явленіемъ, въ то же время есть и сущее въ себъ, то его существованіе должно опредъляться двоякаго рода законами, и если, какъ явленіе въ опытъ, существованіе и его дъйствія подчинены безусловною необходимостью законамъ причинности, какъ законамъ явленій, то изъ этого еще ничего не слъдуетъ по отношенію къ нему какъ въ себъ сущему.

Въ отношении всего существующаго можно мыслить лишь два закона или двъ причинности: причинность природы и причинность свободы. Первая есть соединение извъстнаго состояния съ предшествующимъ въ чувственномъ міръ, по которому послъдующее состояние необходимо слъдуетъ за предыдущимъ, согласно извъстному постоянному правилу.

Такъ какъ причинность явленій основывается на условіи времени, и прежнее состояніе, если бы оно существовало всегда, не могло бы произвести дъйствія, начинающагося во времени, то причина дъйствія всего совершающагося или происходящаго во времени также произошла и, согласно разсудочному закону, нуждается сама въ причинъ 56.

Поль своболой, напротивь, разумвется способность начинать само собою извъстное состояніе, котораго причинность такимъ образомъ но стоить по естественному закону опять поль другою причиной, опредъляющею ее во времени. Свобода въ этомъ смыслъ есть чисто транспендентальная идея, которая, во-первыхъ, не содержитъ въ себъ ничего взятаго изъ опыта, и, во-вторыхъ, самый предметъ ея не можеть быть дань определенно ни въ какомъ опыть, такъ какъ это есть всеобщій законъ самой возможности какого бы то ни было опыта, чтобы все совершающееся имъло необходимо причину, а слъдовательно, и дъйствующая сила самой причины, какъ нъчто совершившееся или происшедшее, опять должна имъть свою причину, посредствомъ чего вся область опыта, какъ бы далеко онъ ни простирался, превращается въ совокупность одной природы. Но такъ какъ отсюда не можеть получиться никакой абсолютной целости условій въ причинномъ отношеній, такъ какъ является нескончаемый или никогда не замыкающійся рядъ опредъляющихъ одна другую причинъ, то разумъ необходимо приходить къ идев самопроизвольности или способности къ самодъятельности, то есть дъйствію безъ предшествующей причины. Замъчательно, что на этой трансцендентальной идеъ своболы основывается ея практическое понятіе, и присутствіе этой трансцендентальной идеи въ практическомъ вопросъ обусловливаетъ всъ тъ трудности, которыя всегда его окружали 57. Легко видёть, что если бы всякая причинность въ міръ сводилась къ естественной необходимости, то вся-

<sup>56</sup> Kant, "Kritik der reinen Vernunft", Kirchmann's Ausgabe, Berlin 1868, crp. 435.

<sup>57</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft", 436.

кое событіе было бы опредѣлено другимъ во времени по необходимымъ законамъ. И, слѣдовательно, такъ какъ явленія, поскольку они опредѣляютъ волю, должны бы были сдѣлать всякое дѣйствіе безусловно необходимымъ, какъ ихъ естественное слѣдствіе, то устраненіе трансцендентальной свободы уничтожило бы разомъ и всю практическую свобуду, ибо эта послѣдняя предполагаетъ, что явленіе, хоть оно и не случилось, однако должно было случиться, и, слѣдовательно, его причина въ явленіи не была настолько опредѣляющею, чтобы въ нашей волѣ не находилась другая причинность, независимая отъ тѣхъ естественныхъ причинъ, и по которой мы могли бы, вопреки силѣ и вліянію этихъ послѣднихъ, произвести сами изъ себя новый рядъ событій.

Такимъ образомъ здѣсь случается то, что всегда бываетъ, когда разумъ принужденъ перейти за границы всякаго возможнаго опыта (такъ какъ опытъ говоритъ намъ лишь о томъ, что въ дѣйствительности случилось, а не о томъ, что могло и должно было случиться, но не произошло): задача перестаетъ бытъ физическою или психологическою, а становится трансцендентальною. Поэтому вопросъ о возможности свободы хотя касается психологіи, но такъ какъ онъ долженъ разрѣшиться діалектическими доводами чистаго разума, то онъ принадлежитъ собственно трансцендентальной философіи 58.

Если бъ явленія были существующими сами по себѣ или вещами по себѣ и такимъ образомъ пространство и время, составляющія общую форму явленій, были бы формами существованія самыхъ вещей, тогда условіе съ обусловленнымъ принадлежали бы всегда, какъ члены, къ одному и тому же ряду, а отсюда и въ настоящемъ случаѣ произошла бы та антиномія, которая присуща всѣмъ трансцендентальнымъ идеямъ, именно, что съ одной стороны рядъ являлся бы безконечнымъ и, слѣдовательно, не было бы полной цѣлости условій, а съ другой стороны не было бы никакого основанія опредѣленнымъ образомъ ограничить этотъ рядъ, такъ что онъ являлся бы для разсудка необходимо или слишкомъ большимъ или слишкомъ малымъ.

Но динамическія понятія, съ которыми приходится имѣть дѣло въ вопросѣ о свободѣ, имѣютъ ту особенность, что такъ какъ они относятся не къ какому-нибудь предмету, разсматриваемому какъ величина, а лишь къ самому существованію предмета, то можно отвлечься отъ величины ряда условій, и здѣсь имѣетъ значеніе лишь

<sup>58</sup> Kant "Kritik d. reinen Vernunft", 437.

динамическое отношеніе условія къ обусловленному. Такъ что въ этомъ вопросѣ мы имѣемъ ту трудность, что нужно рѣшить, возможна ли свобода вообще, и что если она возможна, то можеть ли она быть совмѣстима со всеобщностью естественнаго закона причинности, слѣдовательно, есть ли это правильно раздѣлительное сужденіе, что всякое дѣйствіе въ мірѣ должно происходить или изъ природы, или изъ свободы, а не должно ли допустить напротивъ, что при одномъ и томъ же событіи и то и другое можетъ одинаково имѣть мѣсто въ различномъ только отношеніи.

Правильность того основоположенія, что всё событія или явленія въ чувственномъ мірѣ находятся въ совершенной связи, по неизмѣннымъ естественнымъ законамъ, правильность этого основоположенія не подвергается сомнѣпію. Вопрось только о томъ, можеть ли, несмотря на это, въ одномъ и томъ же дѣйствіи, которое опредѣляется природой, имѣть также мѣсто и свобода, или же эта послѣдняя исключается естественнымъ закономъ? При рѣшеніи этого вопроса прежде всего оказываетъ дурное вліяніе общее, но тѣмъ не менѣе ошибочное предположеніе объ абсолютной реальности явленій, ибо если явленія имѣютъ абсолютную реальность, т. е. суть вещи по себъ, тогда свобода, очевидно, не имѣетъ мѣста, тогда природа есть полная и самодовлѣющая причина всякаго событія, и условія этого событія каждый разъ содержатся лишь въ рядѣ явленій, которыя вмѣстѣ съ ихъ дѣйствіями необходимо опредѣляются естественными законами.

Если же, напротивъ, признать явленія лишь за то, что они въ дъйствительности суть, то есть лишь за представленія <sup>59</sup>, а не вещи сами по себъ, представленія, связанныя по эмпирическимъ законамъ, тогда они должны имъть сами такія основанія, которыя уже не суть явленія. Но такое умопостигаемое, т. е. не феномальное или не эмпирическое основаніе уже не можетъ опредъляться, относительно своей причинности, чрезъ явленія, хотя дъйствія его являются и, такимъ образомъ, могутъ опредъляться другими явленіями.

Такимъ образомъ, эта умопостигаемая причина вмѣстѣ со своею дъйствующею силой находится внъ ряда; дъйствія же ея, напротивъ, находятся въ ряду эмпирическихъ условій. Слъдовательно, одно и

<sup>59</sup> Что явленія суть представленія, это положеніе можеть быть выяснено и доказано только при разсмотр'вніи теоретическаго вопроса объ истип'є сущаго. Пока достаточно и условнаго признанія этого положенія, какъ предположенія

то же дъйствіе по отношенію къ его умопостигаемой причинъ можетъ разсматриваться какъ свободное, по отношенію же къ явленіямъ, съ которыми оно связано, оно подлежить необходимости природы.

Это различіе въ такомъ общемъ и отвлеченномъ видѣ кажется въ высшей степени тонкимъ и темнымъ, но въ примѣненіи оно выясняется. Здѣсь я хотѣлъ только замѣтить, что такъ какъ вообще связь всѣхъ явленій въ контекстѣ природы есть непреложный законъ, то онъ необходимо опровергалъ бы всякую свободу, если бы только нужно было признавать исключительную реальность явленій. Поэтому тѣ, кто въ этомъ предметѣ держатся общаго мнѣнія или общихъ предразсудковъ, никогда не могутъ достигнуть того, чтобы примирить природу со свободой 60.

То, что въ извъстномъ предметъ не есть явление и, слъдовательно, не подлежить опыту, я называю умопостигоемымо. Если, такимъ образомъ, извъстное существо, которое въ чувственномъ міръ должно разсматриваться какъ явленіе, вмѣстѣ съ тѣмъ само по себѣ имѣеть способность, не подлежащую чувственному опыту, посредствомъ которой (способности) оно можеть, однако, быть причиной явленій, то эту способность или эту причинность такого существа можно разсматривать съ двухъ сторонъ: во-первыхъ, какъ умопостигаемую по ся внутреннему акту, какъ существа самого по себъ, и, во-вторыхъ, какъ чувственную или феноменальную по внъшнему ея дъйствію, какъ явленію въ чувственномъ міръ. Такимъ образомъ, о способности такого субъекта мы составимъ себъ эмпирическое и вмъстъ съ тъмъ умопостигаемое понятіе, которыя сойдутся въ одномъ и томъ же дъйствіи. Такая двусторонность, при представленіи способности чувственнаго предмета, не противоръчить никакому изъ тъхъ понятій, которыя мы должны составить себь о явленіяхь и о возможномь опыть; ибо такъ какъ эти познаваемыя въ опыть явленія не суть вещи сами по себъ, и, следовательно, они должны иметь въ своей основе некоторый иной, трансцендентальный предметь, который опредъляеть ихъ какъ только представленія, то ничто не препятствуетъ намъ придать этому трансцендентальному предмету, кромъ того свойства, чрезъ которое онъ является, еще нъкоторую причинность, которая уже че есть явленіе, хотя действіе этой причинности находится въ явленіи.

Но всякая дъйствующая причина должна имъть нъкоторый ха-

<sup>60</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft", 437-439.

рактеръ, т. е. законъ ея причинности, безъ котораго она не можетъ быть причиной. И въ такомъ случав мы будемъ имъть у извъстнаго субъекта чувственнаго міра, во-первыхъ, нѣкоторый эмпирическій характеръ, чрезъ который его дѣйствія находятся въ связи, какъ явленія, съ другими явленіями по постояннымъ естественнымъ законамъ и могутъ быть изъ этихъ явленій выведены какъ изъ своихъ условій, составляя, такимъ образомъ, съ ними членъ одного ряда въ естественномъ порядкъ; во-вторыхъ, должны будемъ допустить у того же субъекта нѣкоторый умопостигаемый или идеальный характеръ, посредствомъ котораго онъ хоть и есть причина того дѣйствія какъ явленія, но который (характеръ) не находится ни подъ какимъ условіями чувственности и не есть самъ явленіе. Можно также первый характеръ назвать характеромъ этого существа или субъекта въ явленіи, второй же характеромъ его какъ вещи самой по себъ.

Этотъ дъйствующій субъектъ по своему умопостигаемому характеру не будетъ стоять, такимъ образомъ, ни подъ какими условіями времени, ибо время есть лишь условіе явленій, а не вещей самихъ по себъ; въ немъ никакое дъйствіе не будеть происходить или начинаться и не будеть преходить или исчезать, и, такимъ образомъ, онъ не будетъ подчиненъ закону всъхъ временныхъ опредъленій, всего измѣнчиваго, въ силу котораго все совершающееся находитъ свою причину въ явленіяхъ (предыдущаго состоянія). Однимъ словомъ, его причинность, поскольку она есть умопостигаемая, не будетъ стоять въ ряду эмпирическихъ условій, которыя дълаютъ событіе необходимымъ въ чувственномъ міръ. Разумъется, этотъ умопостигаемый характерь не можеть никогда быть познанъ непосредственно, такъ какъ мы не можемъ воспринять что-нибудь иначе, какъ лишь поскольку оно является. Но этотъ умопостигаемый характеръ долженъ мыслиться въ нъкоторомъ отношеніи къ эмпирическому, поскольку мы вообще должны класть извъстный трансцендентальный предметь въ основу явленій, котя мы и не знаемъ объ этомъ предметь, что онъ есть самъ по себъ 61.

Следовательно, по эмпирическому своему характеру этотъ субъектъ, какъ явленіе, подчиненъ всёмъ законамъ явленій, которые сводятся къ причинной связи, и постольку онъ есть не что иное какъ часть чувственнаго міра, действія которой такъ же, какъ всякое другое

<sup>81</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft", 440.

явленіе, неизбъжно слъдують изъ ея природы. Сообразно вліянію вижшнихъ явленій на этотъ субъекть — разъ мы узнаемъ его эмпирическій характеръ, то есть законъ его причинности, посредствомъ опыта, — всв его дъйствія должны быть объясняемы по естественнымъ законамъ и все требуемое для полнаго и необходимаго опредъленія этихъ действій должно быть находимо въ возможномъ опыть. Но по умопостигаемому характеру его (хотя о немъ мы ничего не знаемъ кромъ общаго понятія) тотъ же самый субъекть должень быть свободенъ отъ всъхъ вліяній чувственности и опредъленія чрезъ явленія; и такъ какъ въ немъ, поскольку онъ есть  $No\acute{\nu}\mu \epsilon \nu o \nu$ , ничто не совершается, не находится никакое измѣненіе, для котораго требовалось бы динамическое опредъление во времени, следовательно, въ немъ нетъ никакой связи съ явленіями какъ причинами, то такимъ образомъ это дъйствующее существо тъмъ самымъ независимо и свободно въ своихъ дъйствіяхъ отъ всякой естественной необходимости, которая встръчается только въ міръ явленій или чувственномъ міръ. О немъ въ этомъ смыслъ можно совершенно върно сказать, что оно само начинаетъ свои дъйствія въ чувственномъ мірь, безъ того, однако, чтобы действія начинались въ немъ самомъ, и это будеть иметь силу, несмотря на то, что действія въ чувственномъ міре не начинаются сами собою, такъ какъ они въ немъ всегда заранъе опредълены эмпирическими условіями предыдущаго времени (но однако лишь посредствомъ эмпирическаго характера, который есть лишь явление характера умопостигаемаго) и съ этой стороны являются лишь продолженіемъ ряда естественныхъ причинъ. Такимъ образомъ свобода и природа, каждая въ полномъ своемъ значеніи, безъ всякаго противоръчія, могуть быть за разъ найдены въ однихъ и тъхъ же дъйствіяхъ, смотря по тому, сравниваютъ ли ихъ (действія) съ ихъ умопостигаемою или же съ ихъ чувственною причиной 62.

Естественный законъ, что все совершающееся имъетъ причину и что сама эта причина какъ дъйствующая во времени опредъляется къ своему дъйствію другою причиной, составляющею опять нъкоторое явленіе во времени, и что, слъдовательно, всъ событія или факты эмпирически опредълены въ нъкоторомъ естественномъ порядкъ, — этотъ законъ, чрезъ который только явленія составляютъ природу и даютъ предметы нъкотораго опыта, есть разсудочный законъ, отъ

<sup>02</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft", 441.

котораго непозволительно отступать ни подъ какимъ предлогомъ или исключать изъ него какое бы то ни было явленіе, такъ какъ въ противномъ случать это явленіе было бы поставлено внт всякаго возможнаго опыта, чрезъ это отличено отъ встять предметовъ возможнаго опыта и сделано такимъ образомъ простымъ être de raison или вымысломъ <sup>63</sup>.

Здёсь такимъ образомъ является вопросъ: признавая въ цёломъ ряду всёхъ событій исключительно естественную необходимость, возможно ли однако этотъ самый рядъ событій, который съ одной стороны есть лишь дёйствіе природы, признавать съ другой стороны какъ свободное дёйствіе, или же между этими двумя родамя причинностей находится прямое противорёчіе.

Между причинами въ явленіи безспорно не можетъ быть ничего такого, что могло бы прямо и само по себъ начинать рядъ событій. Всякое дъйствіе, какъ явленіе, поскольку оно производить событіе, само есть событіе или происшествіе, предполагающее другое состояніе, въ которомъ находится причина, и такимъ образомъ все, что совершается, есть лишь продолжение ряда, начало же, само себя опредъляющее, эдесь невозможно. Такимъ образомъ, все акты естественныхъ причинъ во временномъ ряду суть сами лишь слъдствія, предподагающія точно также свои причины въ этомъ временномъ ряду; первоначальный же акть, чрезъ который совершается нечто такое, чего прежде не было, не можетъ быть ожидаемъ отъ причинной связи явленія. Но есть ли необходимость, чтобъ если дъйствія суть явленія, дъйствующая сила ихъ причины, которая (именно причина) сама есть также явленіе, чтобы эта дъйствующая сила была исключительно эмпирическою? И не возможно ли, напротивъ, чтобы, хотя для всякаго дъйствія въ явленіи требуется связь съ его причиной, по законамъ эмпирической причинности, чтобы, сама эта эмпирическая причинность, нисколько не нарушая своей связи съ естественными причинами, была однако дъйствіемъ нъкоторой не эмпирической, а умопостигаемой причинности, то есть некотораго по отношению къ явленіямъ первоначальнаго акта извъстной причины, которая такимъ образомъ въ силу этой своей способности не есть уже явленіе, но умопостигаемая причина, хотя по своему дъйствію въ чувственномъ мірь она совершенно принадлежить какь звено къ общей естественной

<sup>68</sup> Kant, "Kritik d. reinen Venrnunft", 442.

цъпи <sup>64</sup>. Законъ причинности явленій, связующій ихъ между собою, необходимъ для того, чтобы можно было искать и находить для естественныхъ событій естественныя условія, т. е. причины въ явленіи.

Когда это признано и не ослаблено никакимъ исключениемъ, то разсудокъ, который въ своемъ эмпирическомъ примъненіи ничего не видить во всемъ происходящемъ кромъ природы и имъетъ на это право, тогда разсудокъ, говорю я, имъетъ все, что онъ можетъ требовать, и физическія объясненія идуть своимъ чередомъ безо всякой помъхи. И ему не наносится накакого ущерба, если признать, что между естественными причинами находятся и такія, которыя, помимо своего естественнаго отношенія и связи съ явленіями, имъють еще такую способность, которой принадлежить лишь умопостигаемое значеніе, поскольку опредъленіе ся къ дъйствію никогда не основывается на эмпирическихъ условіяхъ, но на однихъ основаніяхъ ума, такъ, однако, что дъйствіе этой причины въ явленіи сообразно со всьми законами эмпирической причинности. Ибо при этомъ дъйствующій субъектъ какъ causa phaenomenon будетъ неразрывно связанъ съ природой по зависимости всъхъ своихъ дъйствій отъ естественныхъ условій, и лишь noumenon этого субъекта (со всею причинностью его въ явленіи) будеть содержать въ себъ нъкоторыя условія, которыя, если мы захотимъ перейти отъ эмпирическаго предмета къ трансцендентальному, должны быть признаны какъ только умопостигаемыя. Ибо если мы въ томъ, что можетъ быть между явленіями причиной, следуемь естественному правилу, то мы можемь не заботиться о томь, что въ трансцендентальномъ субъектъ (который намъ эмпирически неизвъстенъ), можетъ быть мыслимо какъ основание этихъ явлений и ихъ связи. Это умопостигаемое основание нисколько не касается эмпирическаго вопроса, но относится лишь къ мышленію въ чистомъ умѣ; дъйствія же этого мышленія, находимыя въ явленіяхъ, котя и связаны съ умопостигаемою причиной, однако они должны темъ не мене совершенно объясняться съ эмпирической стороны изъ ихъ причинъ въ явленіяхъ, по естественнымъ законамъ, поскольку мы ограничиваемся эмпирическимъ характеромъ, какъ послъднимъ основаніемъ объясненія, и оставляемъ въ сторонъ умопостигаемый характеръ, который есть трансцендентальная причина эмпирического. Примънимъ это къ опыту.

<sup>64</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft" 443.

Человъкъ есть одно изъ явленій чувственнаго міра и постольку одна изъ естественныхъ причинъ, дъйствующая сила которой должна нахопиться поль эмпирическими законами. Въ этомъ смыслъ долженъ онъ такъ же, какъ и всъ другія естественныя вещи, имъть нъкоторый эмпирическій характеръ. Мы замізчаемь этоть послідній въ силахь ч способностяхъ, которыя онъ обнаруживаетъ въ своихъ дъйствіяхъ. Въ неодушевленной или только животно-одушевленной природъ мы не находимъ никакого основанія мыслить какую-нибудь способность иначе, какъ лишь чувственно опредъленную. Но человъкъ, который цълую природу познаеть лишь посредствомъ чувствъ, самъ себя познаеть еще чрезъ внутреннее воспріятіе, именно въ дъйствіяхъ и внутреннихъ опредъленіяхъ, которыя онъ никакъ не можетъ причислить ко впечатленіямь чувствь и есть такимь образомь самь для себя частью явленіе, частью, именно относительно изв'єстныхъ способностей, лишь умопостигаемый предметь, такъ какъ дъйствіе этихъ способностей никакъ не можетъ быть причислено къ воспріятіямъ чувственности: мы назовемъ эти способности разсудкомъ и разумомъ. Въ особенности этотъ последній по преимуществу отличается отъ всёхъ эмпирически обусловленныхъ силъ, такъ какъ онъ оцениваетъ свои предметы липь по идеямъ 68.

Что этотъ разумъ имъетъ причинную силу, что во всякомъ случать мы можемъ представить себть такую причинность разума, это очевидно изъ императивовъ, которое мы ставимъ во всемъ практическомъ какъ правило для действующихъ силъ. Долженствование (das Sollen) выражаетъ необходимость и связь съ такими основаніями, которыя во всей эстальной природъ не встръчаются. Въ этой природѣ разсудокъ можетъ познавать лишь то, что есть или было, или будеть, но невозможно, чтобы въ этой природъ что-нибудь должно было быть иначе, чемъ оно въ действительности есть въ своемъ временномъ явленіи. Долженствованіе, если имъть въ виду только теченіе природы, не им'єть рішительно никакого смысла и значенія; мы совстви не можемъ спрашивать, что должно совершаться въ природъ, также какъ мы не можемъ спрашивать, какія свойства долженъ имъть кругъ; мы можемъ только спрашивать, что совершается въ природъ, или какія свойства имъетъ кругъ. Это долженствованіе выражаеть возможное дъйствіе, основаніе котораго есть

<sup>66</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft", 444-445.

не что иное какъ чистое понятіе, тогда какъ, напротивъ, основаніе всякаго естественнаго событія какъ такого необходимо есть явленіе. Разумвется, и двиствія по императивамъ должны быть возможны подъ естественными условіями, но эти естественныя условія не касаются самого опредъленія воли, а лишь дійствія и результата его въ явленіи. Можетъ быть сколько угодно естественныхъ основаній, которыя побуждають меня къ хотенію сколько угодно чувственныхъ возбужденій, они однако не могуть произвести долженствованія, а лишь палеко не необходимое и всегда условное хотеніе, которому, напротивъ, долженствованіе, выражаемое разумомъ, полагаетъ мъру и цъль, запрещение или допущение. Будеть ли мотивомъ предметь простой чувственности (пріятное), или же чистаго разума (доброе), разумъ не уступаетъ тому основанію, которое дается эмпирически, и не слідуеть порядку вещей, какъ они представляются въ явленіи, но съ полною самопроизвольностью создаеть себъ собственный порядокъ по идеямъ, къ которымъ онъ прилаживаетъ эмпирическія условія и по которымъ (идеямъ) онъ объявляетъ необходимыми даже такія действія, которыя однако никогда не случались и можетъ быть никогда не случатся, предполаган потомъ все-таки, что разумъ въ отношеніи къ этимъ дъйствіямъ можетъ имъть причинную силу, ибо въ противномъ случав онъ не могъ бы отъ своихъ идей ожидать действій въ опыте ос.

Признавая такимъ образомъ возможнымъ, чтобы разумъ дъйствительно имълъ причинную силу относительно явленій, онъ долженъ однако выказывать и нѣкоторый эмпирическій характеръ, такъ какъ всякая причина предполагаетъ правило, по которому извъстныя явленія слъдуютъ какъ дъйствіе, а всякое правило требуетъ однообразнаго дъйствія, на чемъ основывается понятіе причины какъ способности, которое, поскольку оно должно быть узнаваемо изъ однихъ явленій, мы можемъ назвать эмпирическимъ характеромъ. Этотъ характеръ постояненъ, тогда какъ дъйствія его согласно различію сопутствующихъ и частью органичивающихъ условій являются въ измѣнчивыхъ образахъ. Такимъ образомъ каждый человѣкъ имъетъ эмпирическій характеръ своей воли, который есть не что иное какъ извѣстная причинная сила его разума, поскольку она псказываетъ въ его дъйствіяхъ, въ явленіи нѣкоторое правило, по которому должно принимать разумныя основанія дъйствій его по ихъ роду и степени и судить

<sup>66</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft", 445-446.

о субъективныхъ принципахъ его воли. Такъ какъ этотъ эмпирическій характеръ самъ долженъ быть выведенъ изъ явленія и изъ ихъ правила, которое дается опытомъ, то всё дѣйствія человѣка въ явленіи опредѣляются изъ его эмпирическаго характера и другихъ содѣйствующихъ причинъ (мотивовъ) по порядку природы. И если бы мы могли всѣ явленія его произвола изучить до послѣдняго основанія, то не было бы ни одного человѣческаго дѣйствія, которое мы не могли бы съ увѣренностью предсказать и признать, какъ необходимое изъ его предшествующихъ условій.

Относительно этого эмпирического характера такимъ образомъ нъть никакой свободы, и такимъ несвободнымъ является человъкъ. если мы только эмпирически его наблюдаемъ и хотимъ изслъдовати физіологически движущую причину его действій; но если мы то же самое дъйствіе будемъ оцънивать по отношенію къ разуму, и пе къ теоретическому или умозрительному разуму, который можеть только объяснять происхождение этихъ дъйствій, но по отношенію къ практическому разуму, который самъ есть причина ихъ производящая, -если мы такимъ образомъ будемъ разсматривать эти дъйствія ст практической или нравственной стороны, то мы найдемъ совершенно другое правило и другой порядокъ, нежели порядокъ природы. По этому новому порядку можеть быть все то, что по ходу природы случилось и по своимъ эмпирическимъ основаніямъ необходимо случи лось, не должно было случиться. Иногда же мы находимъ или по крайней мъръ думаемъ найти, что идея разума дъйствительно показала причинную силу относительно дъйствій людей какъ явленій, і что такимъ образомъ эти дъйствія случились не потому, что они опре дълялись эмпирическими причинами, а потому, что опредълялись при чинами умопостигаемыми или чистаго разума, хотя и въ согласіи ст эмпирическими условіями 67.

Предполагая теперь, что можно сказать: разумъ имѣетъ причин ную силу относительно явленій, можетъ ли его дѣйствіе назваться свободпымъ, когда оно съ точностью опредѣлено въ его эмпириче скомъ характеръ и, слѣдовательно, въ этомъ смыслѣ необходимо эмпирическій же характеръ опять-таки опредѣляется характером умопостигаемымъ, а этотъ послѣдній самъ въ себѣ намъ неизвѣстент но обозначается лишь посредствомъ явленій, которыя собственн

<sup>67</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft", 446-448.

дають знать непосредственно только объ эмпирическомъ характеръ. Дъйствіе же, поскольку оно должно приписываться умопостигаемому карактеру какъ его причинъ, происходить изъ него однако совсъмъ не по эмпирическимъ законамъ, т. е. не такъ, чтобы условія нистаго разума предшествовали, а только такъ, что предшествуютъ его дъйствія въ явленіи для внутренняго чувства. Чистыи разумъ, какъ умопостигаемая способность, не подчиненъ формъ времени, а слъдовательно и условіямъ временной послъдовательности. Причинная сила разума въ умопостигаемомъ характеръ не происходитъ, т. е. не начинается съ извъстнаго времени, чтобы произвести дъйствіе, ибо въ такомъ случав она сама была бы подчинена естественному закону явленій, опредъляющему причинные ряды по времени, и тогда эта причинная сила была бы природой, а не свободой.

Такимъ образомъ мы можемъ сказать: если разумъ можетъ имъть причинную силу относительно явленій, то она (причиная сила) есть способность, чрезъ которую чувственныя условія нъкотораго эмпирическаго ряда дъйствій впервые начинаются, ибо условіе, которое лежитъ въ самомъ разумѣ, не чувственно и само, слъдовательно, не начинается. Здѣсь такимъ образомъ имѣетъ мѣсто то, чего мы не можемъ найти во всѣхъ другихъ эмпирическихъ рядахъ, а именно: что условіе послѣдовательнаго ряда событій само можетъ быть не обусловленнымъ эмпирически, ибо здѣсь первое условіе находится внѣ ряда явленій, въ умопостигаемсмъ, и, слѣдовательно, не подчинено никакому чувственному условію и никакому временному опредѣленію предшествующими причинами.

Въ другомъ отношени однако эта самая дъйствующая причина принадлежитъ къ ряду явленій. Человъкъ самъ есть явленіе, его произволъ имъетъ эмпирическій характерь, составляющій эмпирическую причину всъхъ его дъйствій. Нѣтъ ни одного условія, опредъляющаго человъка согласно этому характеру, которое бы не содержалось въ ряду естественныхъ дъйствій и не повиновалось бы ихъ закону, по которому не можетъ имътъ мъста никакая эмпирически необусловленная причинность того, что совершается во времени. Поэтому никакое данное дъйствіе (такъ какъ оно можетъ быть воспринимаемо только какъ явленіе) не можетъ само собою начинаться. Но о разумъ нельзя сказать, что тому состоянію, въ которомъ онъ опредъляющее условіе.

Ибо такъ какъ разумъ самъ не есть явленіе и не подчиненъ никакимъ условіямъ чувственности, то въ немъ даже относительно его причинной силы не имъетъ мъста никакая временная послъдовательность, и, слъдовательно, къ нему не можетъ быть примъненъ динамическій законъ природы, опредъляющій по правиламъ временную послъдовательность.

Разумъ есть такимъ образомъ постоянное условіе всъхъ произвольных действій, въ которых проявляется человекь. Каждое изъ этихъ дъйствій заранье опредълено въ эмпирическомъ характерь человъка прежде еще, чъмъ оно совершится. Но относительно умопостигаемаго характера, котораго эмпирическій характеръ есть лишь чувственная схема, не имъетъ мъста никакое «прежде или послъ» (такъ какъ онъ свободенъ отъ формы времени), и всякое дъйствіе, совершенно помимо временнаго отношенія, въ которомъ оно стоятъ сь другими явленіями, есть непосредственное действіе умопостигаемаго характера чистаго разума, который такимъ образомъ дъйствуетъ свободно, не опредъляясь въ цъпи естественныхъ причинъ внъшними или внутренними, но по времени предшествующими основаніями, и эта его свобода можеть быть признана не только отрицательно, какъ независимость отъ эмпирическихъ условій (ибо въ такомъ случать разумъ пересталъ бы быть причиной явленій), но также и положительно можеть быть она обозначена способностью начинать сама собою рядъ событій, такъ что въ ней самой ничто не начинается, но она, какъ безусловное условіе всякаго произвольнаго дъйствія, не допускаеть надъ собою никакихъ по времени предшествующихъ условій. Хотя дъйствіе ея начинается въ ряду явленій, но никогда не можеть въ этомъ ряду составлять безусловно первое начало 65.

Чтобы регулятивный принципъ разума пояснить примъромъ изъ его эмпирическаго употребленія (пояснить, а не подтвердить, такъ какъ подобное эмпирическое подтвержденіе или доказательство не годится для трансцендентальнаго положенія), возьмемъ какое-нибудь произвольное дъйствіе, напримъръ, ложь со злобнымъ намъреніемъ, посредствомъ которой человъкъ внесъ нъкоторое замъщательство въ общество и которую хотятъ изслъдовать въ ея побужденіяхъ, и посль того судить, насколько она можетъ быть ему вмънена вмъстъ съ ем послъдствіями. Въ первомъ намъреніи, т. е. для изслъдованія при-

<sup>68</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft", 448-450.

чинъ, обращаются къ его эмпирическому характеру до самыхъ его источниковъ, которые отыскивають въ дурномъ воспитании, дурномъ обществъ, частью также въ дурной и нечувствительной къ добру натуръ, а частью въ легкомысліи и необдуманности, при чемъ не оставляють безъ вниманія и побочныхъ причинъ, давшихъ поводъ къ этому дъйствію. Во всемъ этомъ поступають такъ, какъ вообще въ изследованіи ряда определяющихъ причинъ къ необходимому данному естественному дъйствію. Но хотя признають дъйствіе опредъленнымъ посредствомъ всего этого, тъмъ не менъе порицаютъ того, кто совершиль это дъйствіе, и при томъ не за несчастную натуру его, не за повліявшія на него обстоятельства и даже не за веденный имъ прежде образъ жизни, ибо предполагаютъ, что можно совершенно устранить свойство этой жизни и протекций рядъ условій и смотръть на данное дъйствіе, какъ совершенное безусловно по отношенію къ предыдущему состоянію, какъ будто действующій совершенно самостоятельно начиналь этимъ дъйствіемъ новый рядъ событій. Такое порицаніе основывается па законъ разума, по которому разумъ признается какъ причина, которая могла бы и должна бы иначе опредълить дъйствіе того человъка, несмотря на всъ названныя эмпирическія условія. И при томъ мы должны смотреть на причинную силу разума не какъ на конкурирующую или содъйствующую только, но какъ на достаточную саму по себъ, хотя бы всъ чувственныя побужденія не только говорили въ пользу ея, но были даже прямо ей противоположны. Такимъ образомъ, дъйствіе визняется умопостигаемому характеру этого человъка, который теперь, въ ту минуту, какъ лжетъ, вполнъ виновенъ; слъдовательно, разумъ, несмотря на всь эмпирическія условія дъйствія, быль совершенно свободень, и это дъйствіе вивняется исключительно его попущенію.

Легко видъть въ этомъ порицающемъ или вмѣняющемъ сужденія то предположеніе, что практическій разумъ совершенно не видоизмѣняется всѣми чувственными условіями (хотя его явленія, пменно способы, какими онъ проявляется въ своихъ дѣйствіяхъ, и измѣняются); далѣе, что въ немъ не предшествуетъ состояніе, коимъ бы опредѣлялось состояніе послѣдующее, что, слѣдовательно, онъ совсѣмъ не принадлежитъ къ ряду чувственныхъ условій, дѣлающихъ необходимыми явленія по естественнымъ законамъ. Практическій разумъ всегда и одинаково присущъ человѣку во всѣхъ дъйствіяхъ и во всѣхъ обстоятельствахъ времени; самъ же онъ не находится во времени

и не приходитъ въ какое-нибудь новое состояніе, въ которомъ онъ прежде не быль: онъ относительно времени и временныхъ дъйствій есть опредъляющее, а не опредъляемое. Поэтому нельзя спрашивать. почему не опредълился разумъ иначе, а можно спрашивать только, почему онъ не опредълилъ иначе явление своею причинною силой. Но на это невозможенъ никакой отвётъ, ибо другой умопостигаемый характеръ далъ бы и другой эмпирическій характеръ, и когда мы говоримъ, что, несмотря на всю предшествующую свою жизнь, данный субъекть могь бы не солгать, то это означаеть только, что действіе непосредственно находится во власти разума, и разумъ въ своей причинности не подчиненъ никакому условію явленій и временной послъдовательности, что различіе времени хотя и есть главное различіе явленій относительно другь друга, но такъ какъ эти явленія не суть вещи въ себъ, а слъдовательно и не суть причины сами по себъ. то это и не составляетъ различія дъйствій по отношенію къ разуму, какъ первоначальной причинъ. Такимъ образомъ, при сужденіи о свободныхъ дъйствіяхъ относительно ихъ причинности мы можемъ войти только до умопостигаемой причины, но не далъе ея: мы можемъ познать, что она свободна, т. е. что она опредъляеть независимо отъ чувственности и, следовательно, можеть быть темъ самымъ необусловленною чувственно причиной явленій. Но почему умопостигаемый характеръ даетъ именно эти явленія и этотъ эмпирическій характеръ при данныхъ обстоятельствахъ, отвъчать на это такъ же превосходить все способности нашего разума и даже самое право его на вопросъ, какъ если бы спрашивалось, почему трансцендентальный предметь нашего внашняго чувственнаго воспріятія даеть только воззубніе въ пространствъ, а не какое-нибудь другое. Но задача, которую мы должны были разръшить, и не обязываеть насъ къ отвъту на этотъ вопросъ, ибо она состояла только въ томъ, чтобы разръпить, противоръчить ли свобода естественной необходимости въ одномъ и томъ же дъйствіи, и на этотъ вопросъ мы отвъчали, показавь. что такъ какъ въ свободъ возможны отношенія къ совершенно другого рода условіямъ, нежели въ природѣ, то законы этой послѣдней нисколько не касаются первой, следовательно, обе другь отъ друга независимы и могуть быть совмёстно, не препятствуя пругь HDVIY 69.

<sup>69</sup> Kant, "Kritik d. reinen Vernunft", 450-452.

Въ пояснение изложеннаго учения Канта прибавимъ еще нъсколько замћчаній его изъ «Критики практическаго разума». Понятіе причинности, какъ естественной необходимости, въ различіе отъ нея какъ свободы, касается только существованія вещей, поскольку онъ опредъляемы во времени, слъдовательно, какъ явленій, въ противоположность ихъ причинности, какъ вещей самихъ по себъ. Если же теперь принять опредъление существования вещей во времени за опредъление ихъ какъ самихъ по себъ, что составляетъ самую обыкновенную точку эрвнія, тогда необходимость въ причинной связи не можеть быть не только соединена со свободой, но онъ прямо противоръчать другь другу, ибо изъ первой слъдуеть, что каждое событіе, слъдовательно и каждое дъйствіе, происходящее въ извъстномъ пунктъ времени, есть необходимо подъ условіемъ того, что было въ предшествующемъ времени, а такъ какъ прошедшее время уже не находится въ моей власти, то каждое дъйствіе, которое я совершаю, должно быть необходимо по опредъляющимъ основаніямъ, ненаходяицимся въ моей власти, т. е. въ каждомъ пунктъ времени, въ которомъ я дъйствую, я не свободенъ. Если бъ я даже принялъ все мое существование за независимое отъ какой-нибудь посторонней причины, такъ что опредъляющія основанія моей причинности и даже всего моего существованія не находились бы внъ меня, то это нисколько бы еще не превращало естественной необходимости въ свободу, ибо въ каждомъ пунктъ времени я все-таки стою подъ необходимостью быть опредъляемымъ къ дъйствію тымъ, что не находится въ моей власти. и безконечный а parte priori рядъ событій, который я только продолжаль бы въ предопредёленномъ уже порядкъ, а никога́а не начиналъ бы его самъ собою, былъ бы непрерывною естественною целью, и моя причинная сила такимъ образомъ никогда бы не была свободною. Такимъ образомъ, свобода не можетъ быть приписана никакому сушеству, тоскольку оно есть явление во времени, и, следовательно, если свобода вообще возможна, то она можетъ принадлежать только существу не какъ явленію, а какъ вещи о себь; это во всякомъ случат неизбъжно, если нужно соединить эти два противоположныя понятія. Но въ примъненіи, когда ихъ соединяють въ одно и то же дъйствіе, являются большія трудности, которыя, повидимому, дълаютъ это соединение неисполнимымъ. Когда я о какомъ-нибудь человъкъ, совершившемъ кражу, говорю: «это дъйствіе было бы необходимымъ результатомъ, согласно естественнымъ законамъ причинности, результатомъ опредъленныхъ основаній въ предшествующемъ времени, такъ что было невозможно, чтобъ это дъйствіе не случилось», то какимъ образомъ оцънка по нравственному закону можетъ произвести здъсь измънение и предположить, что это дъйствие могло не случиться, такъ какъ законъ говоритъ, что оно не должно было случиться. т. е. какимъ образомъ одно и то же существо въ одномъ и томъ же пунктъ времени и относительно одного и того же дъйствія можеть быть свободнымъ и вмъсть съ тъмъ подлежитъ неизбъжному закону естественной необходимости? Было бы напрасно искать примиренія въ томъ. чтобы только согласовать способъ опредълнощихъ основаній естественной причинности со сравнительнымъ или относительнымъ понятіемъ свободы, по которому иногда действіе называется свободнымъ, когда опредъляющія естественныя основанія его лежать внутри, въ самомъ дъйствующемъ существъ, какъ, напримъръ, въ случав брошеннаго тъла, находящагося въ свободномъ движения, при чемъ слово «свобода» употребляется потому, что во время этого движенія тело не толкается ничъмъ внъшнимъ; или когда мы называемъ движеніе часового механизма свободнымъ потому, что оно само двигаетъ свою стрълку, которая такимъ образомъ не передвигается извив; и точно также въ этомъ смыслъ дъйствія человъка, хотя они совершенно необходимы, посредствомъ своихъ опредъляющихъ основаній, предшествующихъ во времени, могутъ быть названы свободными, такъ какъ они производятся нашими собственными силами и представленіями въ нашемъ собственномъ умъ. Видъть въ этомъ примирение свободы и необходимости значило бы прибъгать къ очень жалкому средству и разрѣшать трудную задачу, надъ которою бились тысячелѣтія, пободъ, которая предполагается всякимъ нравственнымъ закономъ и согласною съ этимъ закономъ вмъняемостью, никакого значенія не имъетъ, опредъляется ли естественная причинность дъйствія основаніями, дежащими въ субъектъ или же внъ его, и въ первомъ случаъ: имъють ли эти основанія характерь инстинкта или разума. Если эти внутреннія основанія въ формъ представленій имъють условія своего существованія во времени и именно въ предшествующемъ состояніи, а это последнее въ другомъ предшествующемъ и т. д., то хотя бы эти опредъленія были внутренними психологическими, а не механическими, т. е. производящими дъйствія посредствомъ представленій, а не посредствомъ телесныхъ движеній, то все-таки это будеть опре-

дъляющимъ основаніемъ причинности существа, поскольку его существованіе опредъляемо во времени, и, слъдовательно, подъ необходимыми условіями предшествующаго времени, которыя такимъ обра-зомъ, когда субъекту приходится дъйствовать, уже не находятся болъе въ его власти и которымъ, слъдовательно, хотя присуща психологическая свобода — если можно назвать этимъ словомъ внутреннюю связь или сцъпленіе представленій въ душъ — но такая свобода сама есть только нъкоторый видъ естественной необходимости. Но здёсь не остается мёста для настоящей трансцендентальной свободы, которая должна быть мыслима какъ независимость отъ всъхъ эмпирическихъ условій и отъ природы вообще, будь она предметомъ внутренняго чувства (т. е. только во времени) или также и внъшняго (т. е. въ пространствъ и времени виъстъ), а безъ такой свободы (въ этомъ последнемъ собственномъ смысле), которая одна только имъетъ практическое дъйствіе а ргіогі, невозможенъ никакой нравственный законъ и никакая вивняемость. Поэтому же можно всякую необходимость событій во времени по естественному закону причинности называть механизмомъ природы, хотя подъ этимъ нътъ надобности разумъть, что вещи, подчиненныя ему, суть дъйствительно матеріальныя машины. Здісь имістся вы виду лишь необходимость связи событій во временномъ ряду, какъ она развивается согласно естественному закону, будеть ли субъектомь, въ которомъ совершается это развитіе, матеріальный автомать или же духовный, побуждаемый представленіями. И если свобода нашй воли есть только эта, психологическая и сравнительная, а не трансцендентальная или абсолютная вмъстъ съ тъмъ, то эта свобода въ сущности не будетъ лучше любой машины, которая, будучи разъ заведена, сама собою продолжаетъ свон пвиженія 70.

Чтобы разрѣшить теперь это видимое противорѣчіе между естественнымъ механизмомъ и свободой въ одномъ и томъ же дѣйствіп, нужно вспомнить, что естественная необходимость, не могущая быть совмѣстною со свободой субъекта, принадлежить только опредѣленію той вещи, которая стоитъ подъ условіями времени, т. е. опредѣленію дѣйствующаго субъекта только какъ явленія, что, слѣдовательно, поскольку опредѣляющее основаніе каждаго дѣйствія этого субъекта находится въ томъ, что принадлежитъ къ прошедшему времени. оно

<sup>70</sup> Kant, "Kritik der praktischen Vernunft", Kirchmann's Ausgabe. Berlin 1869, crp. 113-117.

не подлежить его власти. Но тоть же самый субъекть, сознавая себя съ другой стороны какъ вещь о себъ, разсматриваетъ и свое существованіе, поскольку оно не стоить подъ условіями времени, и себя самого, какъ опредъляемаго только тъми законами, которые онъ самъ даетъ себъ посредствомъ разума, и въ этомъ его существованіи ему ничто не предшествуєть относительно опредъленія его воли, но каждое дъйствіе и вообще каждое опредъленіе его бытія, измъняющееся согласно внутреннему чувству, даже весь рядъ его существованія, какъ чувственнаго существа, въ сознаніи его умопостигаемаго бытія есть не что иное какъ только следствіе, а никакъ не можеть быть признань за опредъляющее основание его умопостигаемой причинности. Въ этомъ отношении разумное существо можетъ справедливо сказать о каждомъ противонравственномъ дъйствіи, которое оно совершаеть, хотя бы это дъйствіе, какъ явленіе, было достаточно опредълено предыдущимъ и постольку было бы неизбъжно необходимо, — оно можетъ справедливо сказать, что дъйствіе это могло бы и не совершиться, такъ какъ оно со всёмъ предыдущимъ, которымъ опредъляется, есть лишь только единичное явление его характера, который создается имъ самимъ и по которому оно вмѣняетъ себѣ причинную силу того явленія, — вмѣняетъ ее себѣ въ качествѣ независимой отъ всякой чувственности причины 71.

Съ этимъ совершенно согласенъ приговоръ той удивительной способности въ насъ, которую мы называемъ совъстью: что мы ни измышляли бы для того, чтобъ оправдать какое-нибудь безнравственное дъйствіе какъ нъчто такое, чего мы совершенно не могли избъжать, при совершении котораго мы были унесены потокомъ естественной необходимости, -- всегда мы находимъ, что говорящій здѣсь въ нашу пользу адвокатъ никакъ не можетъ заглушить внутренняго обвинителя, если мы только сознаемъ, что во время совершенія дъйствія мы обладали яснымъ разумомъ, т. е. пользовались свободой. И хотя безиравственное действіе объясняется естественными причинами, но это объяснение не есть оправдание, такъ какъ нисколько не уничтожаетъ самопорицанія. На этомъ же основывается раскаяніе въ давно совершенномъ дъйствіи при каждомъ воспоминаніи о немъ. Это скорбное, нравственнымъ настроеніемъ производимое ощущеніе практически безплодно, такъ какъ не можетъ превратить сдъланное въ несдъланное, и съ этой точки эрънія оно было бы совершенно без-

<sup>71</sup> Kant, "Kritik d. praktischen Vernunft", 117-118.

смысленно (каковымъ его признаетъ между прочимъ Пристлей въ качествъ настоящаго послъдовательнаго фаталиста, и за эту откровенность онъ заслуживаеть большаго одобренія, чёмъ тё, которые, на самомъ дълъ утверждая механизмъ воли, на словахъ признаютъ свободу и включаютъ въ свою синкретистическую систему понятіе вмѣняемости, не будучи однако въ состоянии сдълать его понятнымъ), но опо получаетъ свое законное оправдание изъ того, что разумъ не можетъ признавать никакое различіе времени, когда дъло идетъ о законахъ нашего умопостигаемаго, т. е. нравственнаго существованія, а спрашиваетъ только, принадлежитъ ли событие мнъ какъ мое дъйствіс, и затъмъ связываетъ съ нимъ морально это ощущеніе безо всякаго различія, совершено ли дъйствіе теперь или же давнымъ-давно. Раскаяніе и витияемость относятся собственно не къ отдъльному дъйствію какъ такому, т. е. какъ явленію во времени, опредъленному предшествовавшими явленіями и поэтому необходимому, а ко внутренней причинть этого дъйствія, лежащей за предълами явленій, не подчиненной, следовательно, форме времени и относительно которой такимъ образомъ нътъ прошедшаго. Я могу вмънять себъ, порицать и раскаиваться въ дъйствіи, лишь поскольку въ немъ выражается мой постоянный характеръ или постоянная черга этого характера, независимая отъ времени и составляющая свободный продуктъ моего умопостигаемаго характера. Ибо развивающаяся во времени чувственная жизнь, по отношенію къ умопостигаемому содержанію существо ванія, представляєть безусловно единичное явленіе, которое, поскольку оно содержитъ только проявление нравственнаго характера, должно быть оцениваемо не по естественной необходимости (которою опредъляется только его обнаружение, а не оно само), по по безусловной произвольности его свободы, какъ вещи о себъ. Поэтому можно допустить, что если бы даже для насъ было возможно такъ глубоко проникать въ характеръ человъка, поскольку онъ проявляется какъ во внутреннемъ, такъ и во вившнемъ дъйствіи, что нама было бы извъстно всякое даже самое незначительное побуждение въ тому дъйствію, а также и вст на него дъйствующіе витиніе поводы, при чемъ можно было бы разсчитать поведение этого человъка въ будущемъ съ такою же достовърностью, какъ лунное или солнечное затменіе, тымъ не менье можно было бы утверждать, что этоть человыкь свободенъ, такъ какъ намъ все-таки оставалась бы возможность другой точки зрвнія на этоть же субъекть, именно, умственное воззрвніе на него какъ на noumenon. При чемъ намъ было бы ясно, что вся эта цёпь явленій по нравственному своему значенію сама зависить отъ произвольности субъекта какъ вещи о себъ, объ опредъленіяхъ которой нельзя дать никакого физическаго понятія или объясненій. Съ этой точки эрвнія, которая естественна для нашего разума, хотя и необъяснима эмпирически, оправдываются даже такія сужденія, которыя на первый взглядъ кажутся совершенно несправедливыми. Бывають случаи, когда люди съ самаго ранняго дътства показываютъ ръшительную злость, которая постоянно возрастаеть съ лътами, несмотря на самое лучшее воспитаніе, такъ что ихъ приходится считать за прирожденныхъ злодъевъ и совершенно неисправимыхъ, и между тъмъ, несмотря на это, ихъ преступленія вмъняются имъ такъ же, какъ и другимъ, какъ будто бы, несмотря на это прирожденное и следовательно независимое отъ ихъ воли злое свойство ихъ натуры, они остаются такими же отвътственными за свои дъйствія, какъ и всякій другой. Это было бы невозможно, если бы мы не предполагали. что все, что они дълають, имъеть въ своей основъ нъкоторую свободную причинность, независимую отъ временныхъ явленій и только обнаруживающуюся въ этихъ явленіяхъ, такъ, что весь этотъ обнаруженный дурной характеръ есть не основаніе, а напротивъ только результать ихъ свободной воли, по существу предшествующей всемъ своимъ временнымъ явленіямъ (предшествующей, следовательно, или первъйшей и относительно самаго ихъ рожденія, въ которомъ обнаруживается уже результать этой умопостигаемой свободной воли), вследствіе чего они съ самаго начала и проявляють одинъ и тотъ же дурной характерь, нисколько не мъшающій имъ быть отвътственными за то первоначальное свободное опредъленіе, изъ котораго произошель и этоть характерь 72.

## XI.

## Результаты раціоналистической этики. — Переходъ отъ субъективной къ объективной этикъ.

Изложенное различе умопостигаемаго и эмпирическаго характера показываетъ, что каждый человъкъ, какъ существо само въ себъ или умопостигаемая причина, есть самостоятельное начало своихъ

<sup>22</sup> Kant, "Kritik d. praktischen Vernunft", 118-120.

дъйствій по отношенію ко внъшнимъ чувственнымъ побужденіямъ. Уже эмпирическое изслъдованіе вопроса о свободъ воли показало намъ, что внъшнія побужденія сами по себъ недостаточны для произведенія какого бы то ни было человъческаго дъйствія, что ихъ опредъляющая сила обусловливается индивидуальнымъ свойствомъ или натурой, то есть эмпирическимъ характеромъ дъйствующаго существа. Но такая относительная независимость отъ внъшнихъ только условій не есть очевидно свобода воли въ собственномъ смыслъ, ибо самый этотъ эмпирическій характеръ есть уже нѣчто данное, опредѣленное, слѣдовательно, невольное. Какъ всѣ явленія онъ опредѣляется трансцендентальнымъ свойствомъ являющагося, какъ существа самого въ себъ, и, слъдовательно, зависить отъ умопостигаемаго характера. Этотъ послъдній свободенъ уже ото всъхъ эмпирическихъ условій не Этотъ послъдній свободенъ уже ото всъхъ эмпирическихъ условій не только внъшнихъ, но и внутреннихъ, такъ какъ вся совокупность этихъ внутреннихъ условій, составляющая эмпирическій характеръ субъекта, есть лишь собственное произведеніе характера умопостигаемаго, который такимъ образомъ опредъляетъ свой эмпирическій характеръ, но не опредъляется имъ; но легко видъть, что и этимъ еще не разръшается настоящій вопросъ о свободъ воли, такъ какъ и свобода умопостигаемаго характера есть только относительная. Ибо если собственная причина моихъ дъйствій есть мой умопостигаемый характеръ, не опредъляемый никакими эмпирическими условіями, то изъ этого еще не слъдуетъ, чтобъ этотъ умопостигаемый характеръ не опредълялся чъмъ-нибудь другимъ помимо этихъ условій. Какъ умопостигаемое существо или существо само въ себъ, человъкъ приназлежитъ къ иному сушественному или умопостигаемому міру, ранадлежитъ къ иному существенному или умопостигаемому міру, радикально отличному отъ міра природы, если, какъ чувственное существо или явленіе, человъкъ въ своихъ эмпирическихъ дъйствіяхъ подчиняется закону этой чувственной природы или закону явленій, то въ качествъ умопостигаемаго существа не долженъ ли онъ быть также подчиненнымъ — но только иному закону — закону міра умопостигаемаго? Въ обоихъ случаяхъ есть опредъленіе и, слъдовательно, не свобода, только сами опредъляющія причины суть другія. Или можетъ быть человъкъ какъ умопостигаемое существо самъ себя опредъляеть извъстнымъ сверхприроднымъ трансцендентальнымъ актомъ и даетъ себъ опредъленный характеръ, выражающійся потомъ въ рядъ временныхъ его дъйствій, при чемъ, такъ какъ этотъ трансцендентальный актъ по самому понятію своему не можетъ подлежать формъ

времени, и следовательно по отношению къ нему не можетъ быть никакой временной раздъльности дъйствій, то каждое дъйствіе и всь они виъстъ въ своей внутренней связи безо всякаго различія времени составляють единое проявление этого свободнаго трансцендентальнаго. акта и всв одинаково относятся къ нему какъ къ своей умопостигаемой причинъ. Но, во-первыхъ, должно замътить, что нельзя говорить о трансцендентальномъ акти въ собственномъ смыслъ, ибо всякій акть или дъйствіе есть переходь оть одного состоянія къ другому, предполагаеть, следовательно, время, въ которое совершается этоть переходъ, и такимъ образомъ не можетъ имъть трансцендентальнаго или умопостигаемаго, т. е. свободнаго отъ всякихъ условій времени характера. Если же, далье, подъ актомъ разумътъ нъчто иное, если утверждать вычный акть, какъ единое и неизмённое состояніе, а не движение, переходъ отъ одного состояния къ другому, въ такомъ случав характерь человека, какъ умопостигаемый или трансцендентальный, явится въчнымъ, всегда и неизмънно существующимъ, слъдовательно, независимымъ отъ его воли, а потому и несвободнымъ. Очевидно, въ этомъ учени Канта (раздъляемомъ Шеллингомъ и Шопенгауэромъ) свобода принимается въ чисто относительномъ смыслъ. Человъкъ, въ силу своего умопостигаемаго характера или какъ существо само по себъ, свободенъ отъ закона внъшней необходимости, опредъляющей эмпирическія явленія. Такая свобода принадлежить ему вмъстъ со всъми другими существами, такъ какъ каждое существо (все, что существуеть), будучи съ одной стороны явленіемъ и подчиняясь, следовательно, закону явленій, съ другой стороны есть вещь въ себъ или умопостигаемая сущность (noumenon), независимая отъ этого закона и, слъдовательно, по отношенію къ нему свободная. Каждое существо и каждая вещь въ природъ не опредъляются безусловно въ своемъ дъйствіи закономъ феноменальной причинной связи, каждое существо и каждая вещь имъетъ сама по себъ безусловно свойственный ей извъстный умопостигаемый характеръ, которымъ собственно опредъляются способы ея проявленія, т. е. ея эмпирическій характеръ, при чемъ внъшнія причины служать только поводомъ этому проявленію. И различіе въ этомъ отношеніи между человѣкомъ и другими низшими существами можеть состоять развъ лишь въ томъ, что эти последнія имеють только известный родовой характерь безъ различія особей въ отношеніи къ умопостигаемому свойству, тогда какъ въ человъкъ умопостигаемый характеръ есть различный для каждой особи. Но затъмъ еще остается роковой вопросъ: чъмъ опрервияется самый этоть умопостигаемый характерь каждаго существа, почему такое-то существо можеть дъйствовать въ силу своего трансцендентальнаго характера только такъ, а не иначе? Раціоналистическая этика, въ дицъ Канта, отказывается отвъчать на этоть вопросъ, отказывается, следовательно, отъ окончательного разрешенія вопроса о свободъ воли. Но если это разръщение лежить за претълами того или другого философскаго ученія, то еще изъ этого не следуеть, чтобы вопрось быль неразрешимь по самому существу дъла. Очевидно только, что почву или основаніе для его разръшенія нужно, искать не въ эмпирической действительности и не въ формальныхь определеніяхь апріорнаго мышленія, а въ томъ умопостигаемомъ міръ, къ которому человъкъ принадлежитъ своимъ внутренпимъ существомъ, въ силу своего умопостигаемаго характера, и существованіе котораго необходимо признается какъ эмпирическою, такъ и раціоналистическою философіей.

Въ самомъ дълъ, такъ какъ вопросъ о свободъ воли сводится къ вопросу: опредъляется ди человъкъ въ своихъ дъйствіяхъ какиминибудь причинами, кромъ самой своей воли, и такъ какъ признано, что онъ не опредъляется съ безусловною необходимостью никакими эмпирическими причинами, принадлежащими къ міру явленій, то остается только вопрось: не опредъляется ли онъ причинами трансцендентальными, т. е. принадлежащими къ міру умопостигаемому, и для того, чтобы разръшить этотъ вопросъ, необходимы нъкоторыя положительныя знанія этого умопостигаемаго міра и его законовъ. Но возможно ли это знаніе? Очевидно, здѣсь вопросъ принимаеть чисто теоретическій или умозрительный характерь, и, следовательно, отвътъ на него лежитъ совершенно за предълами этики. Но для этой последней и неть непосредственной необходимости въ окончительномъ, метафизическомъ разръшени вопроса о свободъ воли; для нея достаточно пока и техъ результатовъ, которые получены путемъ эмпирическаго и раціональнаго изследованія. Основной вопрось этики, какъ мы знаемъ, есть слъдующій: въ чемъ состоить коренное различіе нравственнаго и безнравственнаго дъйствія, и на чемъ это различіе для человъка основывается? На этотъ вопросъ раціональная этика, въ связи съ послъдними результатами этики эмпирической, можетъ дать удовлетворительный ответь. Мы знаемь, что особенный характеръ нравственной деятельности (въ отличіе отъ безнравственной)

состоить въ ея внутренней всеобщности и необходимости, то есть въ возможности, чтобы принципъ или правило этой деятельности сдедалось всеобщимъ закономъ, тогла какъ характеръ противоположной, т. е. нравственно дурной дъятельности, состоить въ томъ, что правило ея не можетъ безъ внутренняго противоръчія сдълаться всеобщимъ закономъ. Это есть различие въ самой общей формъ; что касается до предмета дъятельности, то коренное различіе между нравственною и безнравственною дъятельностями въ этомъ отношении определилось темь, что предметы перваго рода деятельности суть другія существа, какъ цъли сами по себъ, тогда какъ второго рода дъятельность имъеть своимъ предметомъ только само дъйствующее, при томъ какъ чувственное или случайное существо. Наконецъ, и относительно последней цели действія, она определилась для деятельности нравственной въ видъ всеобщаго и внутренно необходимаго царства цёлей, тогда какъ дёятельность безнравственная имбеть лишь частныя, случайныя и преходящія цёли. Эти три опредёленія имъютъ между собою то общее и сводятся къ тому, что дъятельность правственно добрая имъетъ какъ свою форму, такъ равно предметъ и цъль въ міръ умопостигаемомъ, всеобщемъ и внутренно необходимомъ, тогда какъ противоположная дъятельность имъетъ какъ свою форму, такъ равно предметъ и цъль въ міръ случайныхъ эмпирическиобусловленныхъ, относительныхъ явленій. Перваго рода дѣятельность нормальна, потому что ея принципъ можетъ стать всеобщимъ и необходимымъ, т. е. можетъ стать безусловною нормой (для всъхъ одинаково), тогда какъ второго рода дъятельность не можетъ имъть по существу своему, какъ относящаяся исключительно къ частному эмпирическому существованію дъйствующаго, никакой общей безусловной нормы и, следовательно, ненормальна. Если собственный характеръ нравственной дъятельности связываетъ ее съ міромъ умопостигаемаго, въ которомъ она имъетъ свою форму, предметъ и цъль, то точно также связана она съ этимъ умопостигаемымъ міромъ и по своему субъективному основанію, т. е. по своему основанію въ человъкъ какъ пъйствующемъ. Это основание есть то, что человъкъ самъ по себъ не есть только явленіе, но обладаеть какъ вещь въ себъ трансцендентальнымъ или умопостигаемымъ характеромъ, вслъдствіе чего онъ и можетъ давать своей дъятельности умопостигаемую или идеальную форму: ставить ей умопостигаемые предметы и цъли, т. е. можеть дъйствовать нравственно, и въ этой возможности или способности дъйствовать по идеямъ, а не по эмпирическимъ или чувственнымъ нобужденіямъ, заключается та его несомнънная свобода, которая одна только и необходима съ практической или нравственной точки зрънія. Для того, чтобы человъкъ могъ дъйствовать нравственно, нътъ надобности, чтобы онъ былъ свободенъ въ томъ смыслъ, чтобы не опредъляться никакими мотивами; достаточно, что онъ свободенъ въ томъ смыслъ, что можетъ опредъляться идеальными мотивами. Свобода человъка въ послъднемъ смыслъ есть внутреннее субъективное условіе нравственной дъятельности.

Всякая деятельность можеть разсматриваться съ двухъ сторонъ или точекъ зрвнія: во-первыхъ, со стороны своихъ внутреннихъ субъ-сктивныхъ основаній въ дъйствующемъ, и во-вторыхъ, со стороны своего осуществленія въ предметъ дъйствія. Эти двъ стороны такъ тъсно и неразлучно связаны между собою, что было бы неоснова-тельно и невозможно ограничивать этику изслъдованій только одной стороны. Въ самомъ дѣлѣ, если даже допустить, что нравственная воля и основанная на ней дѣятельность имѣютъ всю свою моральную цёну только въ своихъ внутреннихъ основаніяхъ, т. е. въ томъ, чёмъ опредёляется субъектъ въ этой дёятельности, то вёдь сами чъмъ опредъляется субъектъ въ этой дѣятельности, то вѣдь сами эти внутреннія основанія предполагають по крайней мѣрѣ возможность осуществленія ихъ во внѣшней дѣятельности. Нравственная воля требуетъ нравственнаго дѣйствія, нравственное же дѣйствіе стремится къ своему осуществленію въ дѣйствительности. Если бы не предполагалось этого послѣдняго, то и сама нравственная воля субъекта была бы невозможна: если бъ я зналъ или былъ увѣренъ, что осуществить въ дѣйствительности добро такъ же невозможно, какъ сдѣлать, чтобы дважды-два было пять или чтобы квадратъ былъ кругомъ, то въ такомъ случав во мив самое желаніе нравственнаго добра было бы субъективно невозможно въ смыслъ ръпштельной дъйствительной воли, какъ я не могу серьезно хотъть, чтобы квадратъ былъ кругомъ. Такимъ образомъ для того даже, чтобы нравственное начало существовало субъективно во внутренней волѣ, необходимо, чтобъ была увѣренностъ въ возможности его объективнаго осуществленія, а такая увѣренностъ предполагаетъ изслѣдованіе необходимыхъ условій этого объективнаго существованія.

Итакъ, субъективная этика, которою мы до сихъ поръ занимались, т. е. ученіе о внутреннихъ опредѣленіяхъ нравственной воли (сначала матеріальныхъ — въ этикъ эмпирической, а затъмъ, и главнымъ образомъ, формальныхъ — въ этикъ раціональной), необходимо требуетъ знанія *этики объективной*, т. е. ученія объ условіяхъ дъйствительнаго осуществленія нравственныхъ цълей.

Нравственная дѣятельность, какъ мы знаемъ, имѣетъ своею формой безусловную всеобщность, своимъ предметомъ — всѣ живыя существа, своею окончательною цѣлью — организацію этихъ существъ въ царствѣ цѣлей. Такимъ образомъ, нравственная дѣятельность по необходимости выходитъ за предѣлы единичной личной жизни и обусловливается (какъ объективная) существованіемъ общества. Отсюда ясно, что полное осуществленіе этой объективной нравственной дѣятельности полагается въ долженствующемъ быть или нормальномъ обществъ, и, слѣдовательно, задача объективной этики заключается въ опредѣленіи условій этого нормальнаго общества, какъ высшаго практическаго идеала.

#### XII.

## Отвлеченныя понятія о челов вческом в обществ вообще.

Мы видёли тщетную попытку формальной этики (имёющей въ Кантё своего чистёйшаго представителя) ограничить сущность нравственнаго начала одною его формой, то есть понятіемъ чистаго долга какъ общимъ правиломъ воли: самое это правило по необходимости заключаетъ въ себё какъ свою существенную часть указанія должнаго предмета и цёли для воли и дёятельности. Въ самомъ формальномъ принципе нравственности, какъ мы видёли, приходится по необходимости различить его обязательную форму — форму долга или категорическаго императива, утверждающую, что мы должны дёлать, и его содержаніе, показывающее, чмо мы должны дёлать.

Что касается до обязательной формы нравственнаго начала, то, заключая въ себъ предположение свободной воли (ибо я не могу быть обязанъ къ тому, что не въ моей воль), она остается открытою задачей, пока не разръшенъ этотъ основной вопросъ о свободъ воли, а онъ, какъ мы видъли, не можетъ быть окончательно разръшенъ въ области однихъ этическихъ понятий, будучи тъсно связанъ съ другими вопросами чисто метафизическаго свойства, требующими особаго изслъдования. Но прежде чъмъ перейти къ этому послъднему, намъ должно развить объективное содержание нравственнаго начала,

имѣющее собственное значеніе независимо отъ его обязательной формы. Ибо если бы даже оказалось, что нравственная цѣль воли и дѣятельности и не можетъ быть для насъ безусловнымъ долгомъ, намъ новелѣвающимъ, то это не отнимаетъ у нея значенія высшаго блага, къ которому мы можемъ стремиться.

Настоящая цёль нашей воли и дёятельности, указываемая нравственнымъ началомъ, заключается, какъ мы видёли, въ осуществлении нормальнаго общества.

Общество есть вмёстё и существующій факть и неосуществленная идея, или идеаль. Здёсь мы прежде всего встрёчаемся съ отвлеченнымъ воззрёніемъ, которое видить въ обществё только фактически существующее, естественное явленіе и ставить исключительною задачей общественной науки изучать эмпирическіе законы этого явленія, какъ оно есть въ дъйствительности, устраняя всякій вопрось о нормальномъ долженствующемъ быть или идеальномъ обществё.

Общество есть факть, но также факть и то, что общество не есть какое-нибудь вполнъ опредъленное, завершенное въ своихъ формахъ бытіе, а что оно есть нъчто измънчивое, нескончаемое, только дълающееся или осуществляемое. Соотвътственно этому и предподагаемая положительная наука объ обществъ (соціологія), кромъ соціальной статики, изучающей общество въ его пребывающихъ постоянныхъ основахъ (представляющихъ впрочемъ, строго говоря, очень немногое), заключаеть въ себъ еще какъ свою существенную часть соціальную динамику, изучающую законы изміненія или развитія общества. Но чімь прежде всего опреділяется это развитіе общества? На это пусть отвътить намъ самъ преподаватель положительной соціологіи. «Мнт не нужно доказывать», говорить онь, «что міромъ управляють и двигають идеи или, другими словами, что весь общественный механизмъ основывается окончательно на мнъніяхъ > 73. Действительно, если устранить некоторую неточность выраженій, то высказанная здісь Контомъ мысль не нуждается въ доказательствахъ. Поистинъ несомнънно, что прямое двигательное начало общественному развитію дается существующими въ обществь, въ той или другой формъ, идеями и прежде всего, разумъется, идеями соціальными, то есть идеалами общества или представленіями о нормальномъ, долженствующемъ быть обществъ. Такимъ образомъ соціальная дина-

<sup>78</sup> Aug. Comte, "Cours de philosophie positive", 1, 48, I-го изд.

мика необходимо должна заключать въ себъ и соціальную идеологію, то есть ученіе о долженствующемъ быть или идеальномъ обществъ.

Избъгая спора о словахъ, можно безо всякаго затрудненія признать, что общество есть естественное явленіе, есть факть. Но этимъ, разумъется, еще ничего не сказано. Спрашивается, какое явленіе, какой фактъ? Такъ какъ общество есть нъчто сложное, живущее и развивающееся, то его охотно подводять подъ категорію организма. И противъ этого нътъ основаній спорить: дъйствительно, общество представляетъ всъ признаки бытія органическаго. Но когда на этомъ основаніи начинають разсматривать общество прямо по аналогіи съ извъстными намъ индивидуальными организмами животнаго и растительнаго міра, то при этомъ забывають, что общество не можеть быть только организмомъ вообще, то есть имъющимъ лишь тъ общіе признаки, которые есть и у всякаго другого организма: общество есть организмъ опредъленный, организмъ sui generis, и, слъдовательно, обладаетъ особенными, ему исключительно принадлежащими свойствами. И прежде всего, какъ мы видъли, общество живетъ и развивается по идеямъ, при чемъ эти идеи являются не только какъ безсознательно присущія его бытію нормы (въ этомъ смыслѣ и вся остальная природа живеть по идеямь), а какъ сознательныя личныя мысли самихъ членовъ общества, — какъ убъжденія и митиія. Общество въ извъстной мъръ есть произведение своей собственной сознательной дъятельности, чего нельзя сказать о другихъ организмахъ. Въ этомъ смыслъ общество можетъ быть названо организмомъ свободнымъ и противопоставлено всемъ другимъ, какъ только природнымъ.

Дабъе: жизнь и развитіе природныхъ организмовъ представляетъ замкнутый кругъ; весь процессъ этого развитія съ началомъ и концомъ своимъ, отъ зародышнаго пузырька и до разлагающагося трупа, данъ въ дъйствительности и можетъ быть намъ фактически извъстенъ; въ этомъ смыслѣ природный организмъ естъ вполнѣ фактъ, тогда какъ развитіе общественнаго организма въ его цъломъ, то есть развитіе человъчества, естъ только задача, ибо это развитіе въ дъйствительности еще не совершилось, и не только начатки человъчества скрыты отъ насъ такъ же, какъ и его концы, но мы не знаемъ даже и того, въ какомъ количественномъ отношеніи находится прожитой уже человъчествомъ періодъ ко всей его жизни. Поэтому, если мы все-таки хотимъ имѣть науку объ обществъ, если мы хотимъ смотръть на общество и изучать его, какъ нѣчто цълое, какъ развиваю-

щійся организмъ, то мы не можемъ ограничиться областью одного историческаго опыта, а должны рядомъ съ фактами прошедшаго и пастоящаго дать мѣсто и идеямъ будущаго; ибо только въ этихъ идеяхъ общество человѣческое получаетъ ту опредѣленностъ и законченностъ, которыхъ оно лишено въ своей наличной дѣятельности.

Нельзя говорить о развитіи общества, не имъя понятія о томъ, къ чему редетъ это развитіе, какой конецъ его. Но конецъ этотъ есть не фактъ, а только идеалъ. Такимъ образомъ, и съ этой стороны спеціальные идеалы входять въ науку объ обществъ. Устранять ихъ отсюда было бы еще основаніе, если бы можно было провести непреложную границу и безусловное различіе между идеей и фактомъ. между мыслями разума и явленіями дъйствительности. Между тъмъ несомивню, что въ обществъ, какъ и вездъ, идея есть вмъстъ съ тымь и факть, такь же, какь всякій факть есть инея. Устраняя всякія метафизическія соображенія и ограничиваясь одною областью явленій, и именно явленій историческихъ, легко убъдиться, что всякое событіе въ жизни веловъческого общества, прежле чъмъ стать фактомъ дъйствительности, было идеаломъ мыслящаго ума. И точно также идея, появившись въ обществъ и ставъ въ немъ началомъ движенія, является тімь самымь какь положительный общественный факть. Идея и факть, утопія и действительность суть термины относительные, постоянно переходящіе другь въ друга, и если можно п должно пренебрегать иными утопіями, то не за то, что он'в утопіи, то есть не имъють мъста въ данной внъшней дъйствительности 74 или являются въ ней какъ только мысли, а за то, что онъ суть плохія мысли и въ этомъ качествъ не только лишены примъненія въ наличной действительности, но не имеють законнаго места въ міре идей.

<sup>74</sup> Оома Морусъ, называя свой воображаемый островъ Утопіей, то есть, немъстомъ или немъстьемъ, имълъ въ виду, что какъ этотъ островъ не имъетъ мъста на дъйствительной землъ, такъ и идеальный бытъ его обитателей не имъетъ мъста въ дъйствительномъ обществъ. Въ этомъ смыслъ всякій идеалъ, пока онъ еще не осуществленъ, можетъ быть названъ утопіей. Но въ обществъ, какъ бытіи подвижномъ, то, что не имъетъ мъста сегодня, можетъ имътъ мъсто завтра, что обыкновенно забываютъ, когда ото всякой мысли будущаго думаютъ отдълаться однимъ словомъ утопія. Смъло можно сказать, что утопіи и утописты всегда управляли человъчествомъ, а такъ называемые практическіе люди всегда были только ихъ безсознательными орудіями.

Но признавая значение идей въ развитии общества и вмъстъ съ тъмъ признавая, что эти идеи суть также соціальные факты, не возвращаемся ли мы къ тому воззрѣнію, по которому изученіе общества сводится къ изученію его фактическаго существованія, такъ какъ къ этому последнему могуть быть отнесены и все соціальныя идеи? Это было бы такъ, если бы мы не имъли только что указаннаго и совершенно необходимаго различія между идеями по ихъ содержанію или по ихъ существенному достоинству независимо отъ ихъ фактическаго или историческаго существованія. Всякая идея, какъ важная, такъ и пустая, одинаково есть фактъ; въ этомъ отношения всъ онв равны, и если смотръть только съ фактической стороны, то пришлось бы, изучая соціальныя илеи, давать мъсто всякой произвольной фантазіи, всякому вздору, который когда-либо кому-нибудь приходиль въ голову по данному вопросу, ибо всякая такая фантазія, всякій такой вздоръ есть фактъ умственной исторіи, необходимое явленіе на ряду съ другими. Если же мы признаемъ различіе между идеями истинными и ложными, плодотворными и безплодными, и обращаемъ вниманіе только на первыя, то тъмъ самымъ мы выходимъ за предълы фактической области, разсматриваемъ эти идеи не со стороны фактическаго ихъ существованія только, но со стороны ихъ существеннаго содержанія, судимъ ихъ по существу.

Но въ чемъ же состоить это существенное содержаніе соціальныхъ идей или идеаловъ? Такъ какъ во всякомъ идеалъ по самому понятію его заключатся требованіе его осуществленія, ибо идеаль указываетъ именно то, что должно быть, а следовательно и можето быть, такъ какъ нелъпо было бы требовать невозможнаго, то и содержаніе соціальнаго идеала, какъ долженствующаго быть осуществленнымъ и следовательно осуществимаго, не можетъ представлять чисто умозрительнаго характера, не имъющаго никакой связи съ пъйствительнымъ обществомъ, ибо въ такомъ случав это идеальное содержаніе не имъло бы и никакой основы для своего осуществленія, напротивъ, очевидно, всякій соціальный идеалъ предполагаетъ настоящее, существующее общество во всемъ его дъйствительномъ составъ и затъмъ требуетъ, чтобъ это дъйствительное общество не только существовало, но существовало како должно, а такъ какъ должное вообще опредъляется нравственнымъ началомъ, то всякій соціальный идеаль заключаеть въ себѣ примѣненіе нравственнаго начала къ существующему обществу.

Такимъ образомъ, мы имѣемъ два данныя: общее начало нравственности, какъ чисто разумное требованіе, и дѣйствительное общество, какъ эмпирическій фактъ. Взятыя въ своей отдѣльности эти два данныя не удовлетворяютъ воли какъ практическаго разума, поскольку нравственное начало само по себѣ не дѣйствительно, а дѣйствительное общество само по себѣ не нравственно; соціальный же идеалъ указываетъ именно способъ ихъ взаимодѣйствія, какъ реализацію нравственнаго начала и идеализацію дѣйствительнаго общества. Согласно общественному идеалу, формальное нравственное начало, осуществляясь въ дѣйствительномъ обществѣ, должно сдѣлать его нормальнымъ, а само должно стать въ немъ дѣйствительнымъ, или, сообщая ему идеальную форму, должно получить отъ него реальное содержаніе.

Такъ какъ возможно только одно общее формальное требованіе нравственности (а именно, чтобы всё составляли цёль каждаго и каждый цёль всёхть), то множественность и разнообразіе соціальныхъ идеаловъ зависитъ собственно отъ неполноты въ примёненіи этого единственнаго требованія къ дёйствительному обществу. Въ самомъ дёлё, такъ какъ это послёднее есть фактъ весьма сложный, состоящій изъ многихъ элементовъ, то, примёняя къ нему нравственное начало, можно имёть въ виду преимущественно тотъ или другой изъ общественныхъ элементовъ, болёе или менёе отвлекаясь отъ другихъ, вслёдствіе чего получаются различные соціальные идеалы, носящіе болёе или менёе отвлеченной характеръ или представляющіе собою отвлеченное начало объективной нравственности.

Но прежде разсмотрънія этихь отвлеченных началь болье частнаго характера, мы должны упомянуть о двухь общихь направленіяхь общественной этики, соотвътствующихь не только двумь основнымь элементамь всякаго общества, но связанных также и съ нъкоторою формальною двойственностью въ самомъ общемъ нравственномъ началь. Это послъднее, какъ мы знаемъ, требуетъ, чтобы всъ были цълью каждаго и каждый цълью всъхъ; такимъ образомъ, здъсь «всъ» и «каждый» представляютъ два существенные термина, и при одностороннемъ пониманіи нравственнаго начала перевъсъ можетъ даваться одному изъ нихъ, — центръ тяжести можетъ полагаться или въ единственномъ элементъ («каждый») или въ элементъ универсальномъ («всъ»), откуда и являются два отвлеченныя начала объективной этики или два отвлеченные идеала общества, къ которымъ мы и переходимъ.

#### XIII.

# Отвлеченныя начала индивидуализма и общинности.

Всякій общественный идеаль, предполагая дъйствительные элементы общества, имъетъ своею цълью опредълить нормальное, то есть долженствующее быть отношеніе этихъ элементовь, при чемъ, разумъется, онъ долженъ имъть въ виду только тъ элементы, которые существенны и необходимы для общества. Такимъ образомъ, при разсмотръніи различныхъ соціальныхъ идеаловъ намъ слъдуетъ имътъ исходною точкой самую идею общества и начинать съ наиболье общихъ и первичныхъ элементовъ, которые непосредственно въ этой идеъ заключаются.

Общество вообще (всякое общество), по самому понятію своему какъ союзъ лицъ, представляетъ прежде всего два основные, полярно противоположные между собою элемента: единичный, выражающійся въ отдъльныхъ лицахъ, входящихъ въ союзъ и составляющихъ его содержимое, и элементь общій, заключающійся въ самой той связи или общности, которая соединяеть эти лица какъ всю и составляеть идею общества. Этимъ двумъ основнымъ элементамъ общества соотвътствуютъ и въ общественной жизни, и въ ученіяхъ объ обществъ два противоположныя стремленія, изъ которыхъ одно хочеть дать безусловное господство элементу общинности и единства, другое же имъетъ въ виду исключительное преобладание индивидуального элемента. Возведенныя въ принципъ, эти стремленія образують отвлеченныя начала общинности и индивидуализма. Сущность этихъ началъ ясна, и характеръ ихъ общеизвъстенъ. Также ясно, что вслъпствіе одинаковой необходимости для общества обоихъ его элементовъ (ибо безъ личнаго элемента общество невозможно матеріально, а безъ общей связи оно формально невозможно) тъ принципы, которые утверждають исключительно одинь изь этихъ элементовъ, являются несостоятельными и въ теоріи, и на практикъ. Полнаго осуществленія какъ общинности, такъ и индивидуализма мы нигдъ не находимъ, оно невозможно. Здъсь (какъ и при всъхъ другихъ отвлеченныхъ началахъ) можно говорить только о стремленіи къ преобладанію н объ относительномъ осуществленія; но и въ этомъ относительномъ осуществлении открывается несостоятельность этихъ отвлеченныхъ началъ. Очевидно, въ самомъ дълъ, что одностороннее преобладание

общественной связи и единства въ жизни, подавляя общимъ уровнемъ вст особенности личныхъ силъ и характеровъ, отнимаетъ у нихъ свободу дъятельности и развитія и, вмъсть съ тьмъ и тьмъ самымъ, отнимаетъ у самаго общества (которое въдь состоить изъ этихъ же подавленныхъ лицъ) полноту реальнаго содержанія, богатство и многообразіе жизни. Такимъ образомъ, исключительное господство общинности дълаетъ общество скуднымъ по содержанію и несвободнымъ по формъ. Но точно также очевидно, что и при перевъсъ индивидуализма, когда весь починъ, вся цъль и опредъляющее начало жизни переносится на отдъльное лицо, а общественное единство является лишь средой и вспомогательнымъ средствомъ для удовлетворенія личныхъ требованій, при такомъ перевъсь индивидуализма въ корнъ разрушается само бытіе общества. Ибо когда каждый для себя есть все и ничто для другихъ, естественнымъ слъдствіемъ такого противоръчія является всеобщая вражда и борьба, и общество вмъсто гармоническаго царства всеобщихъ цълей превращается въ хаосъ личныхъ стремленій; результать получается, въ сущности, тотъ же самый, какъ и при господствъ противоположнаго начала общинности: полнота и свобода жизни исчезають здёсь, какъ ихъ нётъ и тамъ, ибо личныя стремленія по существу своему узки и бъдны, а освобожденіе отъ власти общественныхъ началь и идей не можетъ устранить другого, худшаго рабства, — рабства предъ механическими законами внъшней жизни, которые для отдъльнаго лица являются лишь какъ слъпой, безсмысленный случай, потому что само это лицо со всьмъ своимъ внутреннимъ міромъ есть лишь случайность для этихъ міровыхъ законовъ. Это новое рабство лица предъ «силою вещей» тъмъ болъе ужасно, что отъ него не предполагается никакой возможности избавленія, ибо съ точки зрвнія индивидуализма, замыкающаго личность внутри самой себя и безусловно противопоставляющаго ее «всему», не можетъ быть никакого третьяго высшаго начала, которое бы положительно соединяло или примиряло внутреннее требование субъекта со внъшнею необходимостью въ объективномъ міръ.

Прилагая къ исключительной общинности и къ исключительному индивидуализму мърило формальнаго нравственнаго начала, мы находимъ, что первая безнравственна, потому что при ней каждый не есть цъль для всъхъ, каждый въ отдъльности лишается самостоятельности, поглощается всъми; индивидуализмъ же не удовлетворяетъ нравственной формъ, потому что здъсь всъ не составляютъ цъли для

каждаго, а пъль каждаго есть только онъ самъ. Безъ сомнънія, индивидуализмъ правъ, когда утверждаетъ, что дъйствительный починъ всякой діятельности должень принадлежать отдільному лицу, что пънтельность должна исходить отъ единичнаго лица, какъ «начала движенія - это необходимо для того, чтобы человъческая жизнь имъла характеръ сознательности и свободы, для того, чтобы всъ дъятельныя силу получили раздъльность и самостоятельное развитие. Но неправда индивидуализма, какъ исключительнаго, отвлеченнаго начала, состоить въ томъ, что здёсь не только действительный починъ, но и безусловная цель всякой деятельности полагается въ отдельномъ лицъ, такъ что дъятельность не только исходить, но и постоянно возвращается къ отдъльному лицу какъ такому, все другое является лишь преходящимъ средствомъ; отдельное лицо здесь вечно остается съ самимъ собою, ничего существеннаго не воспринимая отъ пругихъ. отъ общества; во всъхъ своихъ дъятельностяхъ оно совершаетъ лишь безплодный и однообразный кругъ личной жизни, въ результатъ которой получается тоже, что было и въисходной точкъ-пустая личность.

Изо всего сказаннаго слъдуетъ, что индивидуализмъ и общинпость сами по себъ не представляють прямого отношенія къ нравственной нормъ, не суть по природъ своей ни зло, ни благо, но могуть стать и темъ и другимъ, смотря по тому, какъ и при чемъ они утверждаются. Такъ, индивидуализмъ, дающій преобладаніе личному началу, является зломъ, если сама личность лишена идеальнаго содержанія: здёсь эло не въ индивидуальномъ началё вообще, — не въ самоутвержденіи лица, а въ безсодержательности этого самоутвержденія. Индивидуализмъ, напротивъ, является благомъ, когда личность обладаеть высшимь содержаніемь и, утверждая себя, утверждаеть и осуществляеть нъкоторую всеобщую идею; но всеобщая идея предполагаеть общение и солидарность лица со всеми, и, следовательно, истинный индивидуализмъ требуеть внутренней общинности п неразлученъ съ нею. Точно также и общинность есть благо лишь тогда, когда общественное единство способно покрыть собою все возможное богатство и полноту жизненнаго содержанія, что невозможно безъ развитія личности, такъ что истинная общинность неразрывно связана съ истиннымъ индивидуализмомъ.

Такимъ образомъ, оба эти элемента образуютъ нормальное общество лишь въ своемъ соединеніи, которое даетъ отдъльному лицу всеобщность идеи, а общественному началу — полноту дъйствитель-

ности. Другими словами, основное условіе нормальнаго общества есть полное взаимное проникновеніе индивидуальнаго и общиннаго начала, или внутреннее совпаденіе между сильнъйшимъ развитіемъ личности и полнъйшимъ общественнымъ единствомъ; ибо только такое совпаденіе удовлетворяєтъ формальному нравственному требованію, чтобы каждый былъ цёлью всёхъ (начало индивидуализма) и, вмёстё съ тёмъ и тёмъ самымъ, чтобы всё были цёлью каждаго (начало общинности).

Но что значить выраженіе: быть цёлью въ примененіи къ живымъ личнымъ существамъ? Какимъ образомъ другія существа могуть быть цълью для меня и я для нихъ? Если это выражение имъетъ какое-нибудь содержаніе, то оно, очевидно, означаетъ, что дъй-ствительныя чужія цъли или чужое благо становятся моею цълью или моимъ благомъ и, наоборотъ, мое благо становится цълью для другихъ. Но въ такомъ случат мы опять возвращаемся къ въчному вопросу: въ чемъ же это благо? Но теперь этотъ вопросъ имъетъ для насъ уже болъе опредъленный смыслъ, нежели въ началъ нашего изслъдованія, такъ какъ наше неизвъстное уже получило одно общее опредъленіе, которое за нимъ останется, какія бы дальнъйшія, болье частныя опредъленія мы для него ни нашли, а именно: оно опредъдилось уже какъ благо общественное, дающее содержание жизни и дъятельности лицъ подъ необходимымъ условіемъ ихъ единства, или какъ такое, относительно котораго всв суть одно. Этимъ устранено личное субъективное начало нравственности въ его исключительности и отвлеченности, — личная нравственность признана лишь какъ внутренняя сторона нравственности общественной, этика субъективная признана какъ нераздъльная составная часть этики объективной, и всё дальнейшіе ответы на вопрось о благе хотя и будуть необходимо представлять соответствіе съ положеніями личной морали, но какъ опредъленія блага общественнаго будуть иметь собственное, болъе опредъленное и конкретное содержаніе.

Если, какъ мы видѣли, идея общества заключаетъ въ себѣ необходимо различение индивидуальнаго и общественнаго начала и вмѣстѣ съ тѣмъ требование ихъ внутренняго единства, которое собственно и составляетъ общественное благо какъ такое, то всѣ дальнѣйшія опредѣленія этого блага будуть лишь развитіемъ того положенія, что въ названномъ обществѣ сильнѣйшая индивидуальность должна совпадать съ полиѣйшею общинностью. Это совпаденіе или

внутреннее единство обоихъ полярныхъ началъ въ обществъ можетъ быть названо свободною общинностью.

Такимъ образомъ, отвлеченныя начала индивидуализма и общинности, ложныя въ своей исключительности, находять свою истину въ началь свободной общинности: это послъднее -- синтетическое п всеобъемлющее по формъ — является пока для насъ еще совершенно пеопредъленнымъ по своему содержанію. Это опредъленное содержаніе должно быть дано ему дальнъйшими элементами дъйствительнаго общества, и какъ въ своемъ общемъ видъ это начало свободной обшинности является синтезомъ отвлеченнаго инливидуализма и отвлеченной общинности въ смыслъ общихъ и неопредъленныхъ принциповъ или идеаловъ, такъ и въ своемъ опредъленномъ осуществлении это начало развивается синтетически, какъ постепенное разръшение цълаго ряда отвлеченныхъ началъ, но уже болъе частнаго характера, основанныхъ на исключительномъ утверждении того или другого частнаго элемента общества; при чемъ, разумъется, и эти частные элементы должны быть сами по себъ существенны и необходимы, то есть должны извъстнымъ образомъ заключаться въ самомъ понятіи общества для того, чтобы соотвътствующія имъ отвлеченныя начала или идеалы могли имъть какое-нибудь значение въ истинной теоріи общества.

### XIV.

# Хозяйственный элементъ общества, соціализмъ и мѣщанское царство.

Общество, какъ союзъ существъ человъческихъ, обусловленныхъ внъшнею природой, нуждается въ матеріальныхъ средствахъ существованія. Совокупность этихъ средствъ, которыми обладаетъ общество, называется богатствомъ, дъятельность же человъка, направленная на внъшнюю природу для добыванія этихъ средствъ, есть трудъ (въ собственномъ смыслъ). Богатство и производящій его трудъ представляютъ первый необходимый элементъ общественнаго быта, элементъ хозяйственный (экономическій), безъ котораго самое существованіе общества было бы матеріально невозможно. Исключительное утвержденіе экономическаго элемента — признаніе за нимъ го-

сподствующаго, верховнаго значенія въ жизни, то есть признаніе его не только за матеріальное основаніе общественной жизни (какимъ онъ на самомъ дёлё является), но и за цёль и опредёляющее начало ея ведеть къ отвлеченному началу соціализма, полагающему, что объективная нравственность или правда, то есть нормальный строй общества и общественной жизни, прямо обусловливается правильнымъ устройствомъ экономическихъ отношеній. Исходя изъ этого общаго положенія и опираясь на критику существующаго экономическаго строя, различныя соціалистическія ученія указывають нормальный экономическій порядокъ, которымъ, согласно ихъ общему принципу, обусловливается и нормальный характеръ всего общества. Здёсь они сталкиваются со школой такъ называемыхъ экономистовъ 75, которые, оставаясь, впрочемъ, на той же почвъ исключительно экономическихъ понятій и интересовъ, утверждають, что существующія хозяйственныя отношенія общества суть безусловно необходимыя и нормальныя, идеалы же соціализма суть только неосновательныя и неосуществимыя утопіи. Такъ какъ объ стороны ссылаются въ свою пользу на свидътельство исторіи, то во изобжаніе недоразумьній мы должны коснуться и исторической стороны вопроса.

Можно спорить о законт историческаго развитія, о самомъ существованіи этого развитія въ смыслт всеобщаго совершенствованія или прогресса, но фактъ историческаго развитія въ смыслт постепеннаго усложненія и расчлененія человтческаго быта и встать человтческихъ дтятельностей не подлежитъ никакому сомнтнію. Что первоначальная жизнь человтчества въ сравненіи съ теперешнею была по преимуществу простою или односложною, это фактъ безспорный. Обусловливалась эта сравнительная простота или односложность преобладаніемъ общей, родовой, для встать одинаковой жизни надъ жизнью личною, особенною, а это, въ свою очередь, обусловливалось господствомъ инстинкта, то есть родового, безличнаго разума надъ личнымъ разсудочнымъ сознаніемъ. (Ибо инстинктъ, то есть разумъ прямо дтот в сеть не останавли-

<sup>75</sup> Точнье будеть называть ихъ мѣщанскими экономистами, такъ какъ они возводять въ принципъ тотъ строй общества, который характеризуется преобладаніемъ буржуазіи или мѣщанства; общее же названіе "экономисты" могло бы по праву привадлежать также и представителямъ соціализма, поскольку ихъ теоріи привязавы исключигельно къ экономическимъ (хозяйственнымъ) отношеніямъ.

вающійся на собственной д'ятельности, не обращающійся на самого себя, им'єсть своимъ настоящимъ субъектомъ родовое существо, хотя и проявляется въ отд'яльныхъ особяхъ, тогда какъ сознательно разсудочное, дискурсивное мышленіе им'єсть своимъ настоящимъ субъектомъ отд'яльную особь хотя и обращается на родъ.)

Простота и односложность первоначального быта выражается въ экономической сферь, во-первыхь, въ отсутствии личной собственности въ строгомъ смыслъ, нъкотораго рода коммунизмъ, и во-вторыхъ, въ простотъ и однообразіи самаго труда и его произведеній. Первоначальный коммунизмъ, фактически доказываемый новъйшими изследованіями доисторической культуры, прямо вытекаеть изъ преобладанія рода надъ лицомъ. Такъ какъ существенное значеніе принадлежало первоначально общинъ въ той или другой ея формъ, какъ семью, роду или же гражданской общинь (civitas, πολιτεία), лицо же являлось лишь какъ принадлежность (accidens) общины, то попятно, что оно не могло быть самостоятельнымъ собственникомъ, не могло безусловно владъть произведеніями своего труда, которыя вмъств съ самимъ производителемъ принадлежали обществу. Вследствіе того же преобладанія общаго надъ недивидуальнымъ, трудъ и его произведение опредвлялись однообразными, одинаковыми для всехъ формами: отдъльныя лица, вообще лишенныя всякой самостоятельности и собственнаго почина, не могли сообщить никакого особеннаго и инливидуальнаго характера своему труду и его произведеніямъ, которыя, такимъ образомъ, и являются по необходимости простыми и скудными.

Съ развитіемъ индивидуальнаго сознанія и дѣятельности, характеризующихъ то, что мы называемъ цивилизаціей или цивилизованнымъ бытомъ, верховное значеніе переходить къ лицу, естественная община (семья, родъ, народъ) все болѣе и болѣе теряетъ свою существенность, свое непосредственное природное господство надъ лицомъ, все болѣе и болѣе становится его принадлежностью (accidens): общество является только внѣшнимъ отношеніемъ лицъ, а не собственною ихъ сущностью. Если въ первоначальномъ, естественномъ состояніи родъ вѣченъ, а лицо само по себѣ проходитъ и можетъ быть вѣчно только въ связи съ родомъ — въ родовой религіи, — то въ цивилизованномъ бытѣ (получившемъ рѣшительное преобладаніе съ христіанствомъ), напротивъ, лицо какъ такое признано безусловнымъ и вѣчнымъ, родъ же является лишь какъ преходящая временная связь.

Верховное значеніе дипа въ цивилизованномъ обществъ даетъ ему право безусловной, исключительной собственности, и пълью труда становится дъйствительное пріобрътеніе такой собственности, личное обогащеніе. Безусловная собственность препполагаетъ право перерачи (личное наслъдство и возможность капитализаціи богатства). Отсюда неравейство имуществъ и болье или менье ръзкое раздъленіе общества на два класса: богатыхъ собственчиковъ и неимущихъ рабочихъ (капиталистовъ и пролетаріевъ). Начбольшее личное богатство, поставляемое какъ пъль, ведетъ къ неограниченному соперничеству (конкуренціи). Вмъстъ съ этимъ измъняется самый характеръ труда и его произведеній: обособляющій процессъ развитія выражается и зръсь, именно въ разпъленіи труда, составляющемъ одинъ изъ наиболье выдающихся признаковъ цивилизованнаго быта.

Эти три фактора: безусловная мичная собственность, промышленное соревнование (конкуренція) и раздыление труда, вытекая изъ общаго начала прогрессивнаго движенія, составляють необходимыл условія экономическаго развитія, и между тёмъ нельзя отрицать, что въ современномъ цивилизованномъ обществъ они неръдко приводять къ совершенно ненормальнымъ результатамъ. Нельзя отрицать, что раздъленіе между трудомъ и капиталомъ сплоть и рядомъ выражается какъ эксплоатапія труда капиталомъ, производящая пролетаріатъ со всвии его бъдствіями, что промышленное соревнованіе превратилось въ промышленную войну, убійственную для побъждегныхъ, что, наконецъ, раздъленіе и спеціализація труда, доведенныя до крайности ради усовершенствованія производства, приносять въ жертву достоинство производителей, превращая всю ихъ дъятельность въ безсмысленную механическую работу. Я не буду останавливаться на изображении всъхъ экономическихъ золъ современной цивилизаціи. Много красноръчивыхъ страницъ, посвященныхъ этому изображенію, можно найти у представителей соціализма всьхъ толковъ, отъ Сень-Симона и Фурье до Прудона и Лассаля. Указывая ненормальныя явленія въ экономической области, соціалисты приписывають ихъ указаннымъ тремъ факторамъ цивилизаціи и требують устраненія этихъ трехъ факторовъ и прежде всего коренного изъ нихъ — без-условной личной собственности, при чемъ нъкоторые изъ нихъ (соб-ственно соціалисты), отрицая лишь безусловную собственность съ правомъ передачи и наслъдства (dominium), допускаютъ однако право лица владъть произведеніями своего труда (possessio), другіе же (коммунисты) требують устраненія и этого посл'єдняго, оставляя лицу только временное пользованіе (usus) общественнымъ имуществомъ. Но не есть ли это, какъ указывають противники соціализма, бол'є или мен'є полное возвращеніе къ первобытному коммунизму, — возвращеніе столь же невозможное, какъ и нежелательное?

Соціализмъ утверждаетъ, что современный экономическій строй, основанный на безусловной собственности, несправедливъ самъ по себъ въ самыхъ своихъ матеріальныхъ основахъ, и потому долженъ быть матеріально уничтожень или преобразовань. Сама собственность какъ такая есть нъчто несправедливое и безнравственное, болье того — преступное: это есть кража: la propriété c'est le vol. Между тъмъ ясно, что какъ индивидуальная собственность, такъ и ея противоположное — общность имуществъ, будучи явленіями вещественнаго, экономическаго порядка, не могуть быть сами по себъ ни нравственны, ни безправственны. Всякое обладание вещественнымъ предметомъ. будь оно полною исключительною собственностью (dominium), или же владъніемъ (posessio), или, наконецъ, только пользованіемъ (usus), вообще всякое экономическое отношение есть только соціальный факть, который для общественнаго организма значить то же, что физіологическіе факты значать для отдельнаго организма, сами по себъ они не имъютъ никакого нравственнаго значенія, а могутъ получить таковое лишь отъ той сознательной цёли, которой они служать, и оть того принципа, которымъ опредъляется ихъ употребленіе. Сказать, что собственность безправственна, почти то же самов, что сказать, что вда и питье безнравственны. Конечно, они могутт сделаться таковыми, именно когда въ нихъ полагается высшая цель жизни, какъ это бываетъ у тъхъ, про кого сказано: богъ ихъ чрево. Точно также обладание вещественнымъ богатствомъ въ какой бы то ни было формъ можетъ быть безнравственнымъ, именно когда въ немъ подагается последняя цель жизни и достижение его становится опредъляющимъ началомъ дъятельности. Такимъ образомъ, если современное состояніе цивилизованнаго общества, вообще говоря, есть ненормальное въ нравственномъ смысль, то виной этого не то или другое соціальное учрежденіе, безразличное само по себъ, а обшій принципъ современнаго общества, въ силу котораго оно все болъе и болъе превращается въ плутократію, то есть въ такое общество, въ которомъ верховное значение принадлежитъ вещественному богатству. Безиравственна не индивидуальная собственность, не разделение труда

и капитала, а именно плутократія. Она же безнравственна и отвратительна какъ извращение общественнаго порядка, какъ превращение низшей и служебной по существу своему области, именно экономической, въ высшую и господствующую, которой все остальное должно служить средствомъ и орудіемъ. Но отъ этого извращенія не свободенъ и соціализмъ. Въ самомъ дълъ, если для представителя современной плутократіи нормальный человъкъ есть прежде всего капиталисть, а потомъ уже per accidens гражданинъ, семьянинъ, образованный человъкъ, можетъ быть членъ какой-нибудь церкви, то въдь и съ точки эрънія соціализма всъ остальные интересы исчезаютъ предъ интересомъ экономическимъ, и здъсь также низшая матеріальная область жизни, промышленная дъятельность, является рышительно преобладающею, закрываетъ собою все другое. То существенное обстоятельство, что соціализмъ ставитъ нравственное совершенство общества въ прямую зависимость отъ его экономическаго строя и хочетъ достигнуть правственнаго преобразованія путемъ экономической революціи, ясно показываеть, что онь, въ сущности, стоить на одной и той же почет со враждебнымъ ему мъщанскимъ царствомъ, именно на почвъ господствующаго матеріальнаго интереса. Если для представителя плутократіи значеніе человъка зависить отъ обладанія вещественнымъ богатствомъ въ качествъ пріобрътателя, то для соціалиста точно также человъкъ имъетъ значение лишь какъ обладатель вещественнаго благосостоянія, но только въ качествъ производителя; и здёсь и тамъ человёкъ разсматривается прежде всего какъ эконоиическій д'ятель, и зд'ясь и тамъ посл'яднею ц'ялью и верховнымъ благомъ признается вещественное благосостояніе — принципіальной разницы между ними пътъ. Соціализмъ лишь проводить принципъ плу-тократіи съ большею послъдовательностью и полнотой. Если мѣщанское царство, отдавая преобладание экономическому интересу, допускаетъ однако, хотя и съ подчиненнымъ значеніемъ, существованіе и другихъ интересовъ вмъстъ съ соотвътствующими имъ учрежденіями. допускаетъ государство и церковь, то соціализмъ въ своемъ послъднемъ и крайнемъ проявленіи, международномъ союзѣ рабочихъ, рѣ-шительно отрицаетъ все это: для него человѣкъ есть исключительно только экономическій производитель и все человѣчество только эко-номическій союзъ, — союзъ рабочихъ безо всякихъ другихъ различій; и если преобладаніе вещественныхъ интересовъ, хозяйственнаго и промышленнаго элемента, составляеть характеристическую черту буржуазін или мінанскаго царства, то въ томъ соціализмі, который хочеть ограничить человічество исключительно этими низшими интересами, мы находимъ крайнее выраженіе, посліднее заключеніе мінанства.

Въ менъе послъдовательныхъ формахъ своихъ соціализмъ допускаетъ другіе, нравственные интересы, но не какъ самостоятельные, а въ полной зависимости отъ вещественныхъ условій, привязываетъ нхъ къ экономическимъ интересамъ и отношеніямъ. Во многихъ соціалистическихъ системахъ (напримъръ у сенъ-симонистовъ, Пьера Леру и др.) дается извъстное мъсто, между прочимъ, и религіи, но лишь какъ нъкоторой принадлежности и дополненію долженствующаго быть экономического порядка или какъ одному изъ вспомогательныхъ средствъ для его осуществленія. Въ этомъ отношеніи, впрочемъ, соціалисты лишь следують примеру своихъ противниковъ. И для представителей плутократіи также всв высшіе интересы человъчества служать лишь средствомъ, — но не для осуществленія будущаго, а для поддержанія настоящаго экономическаго строя: религія и нравственность, церковь и государство имъютъ значение лишь какъ опоры и охранительное орудіе существующаго экономическаго порядка, какъ хорошая узда и намордникъ на голодные рты пролетаріата.

Вообще ясно, что соціалисты и ихъ прямые противники (представители плутократіи) безсознательно подають другь другу руку въ самомъ существенномъ пунктъ. Плутократія влоупотребляеть народными массами, эксплоатируеть ихъ въ свою пользу потому, что видить въ нихъ лишь рабочую силу, лишь хозяйственныхъ производителей; но и последовательный соціализмъ точно такъ же ограничиваетъ существенное значение человъка экономическою областью, и онъ видитъ въ человъкъ прежде всего рабочаго, производителя вещественнаго богатства, экономическаго дъятеля, но въ этомъ качествъ нътъ ничего такого, что по самому существу должно было бы ограждать человъка отъ всякой эксплоатаціи. Съ другой стороны, господствующее и почти исключительное значение, которое въ современномъ мъщанскомъ царствъ принадлежитъ вещественному богатству, естественно побуждаеть прямыхъ производителей этого богатства, рабочіе классы, къ требованію равномърнаго пользованія тъми благами, которыя безъ нихъ не могли бы существовать, такъ что сами госполствующіе классы своимъ исключительно матеріальнымъ направленіемъ вызывають и оправдывають въ подчиненныхъ рабочихъ классахъ соціалистическія стремленія. Наскоро надітыя маски морали и религіи не обмануть инстинкть народных в массь: он хорошо чувствують, что настоящій культь ихъ господъ и учителей есть культь не Христа, а Ваала, и они также хотять быть въ этомъ культь жредами, а не жертвами.

Оба враждебные класса обусловливають другь друга и не могуть выйти изъ ложнаго круга до тъхъ поръ, пока не признають простого и несомнъннаго, но ими de facto, если не de jure, отвергаемаго положенія, что значеніе человъка, а слъдовательно и человъческаго ссюза, то есть общества, не ограничивается и не опредъляется одними экономическими отношеніями, что человъкъ не есть по преимуществу хозяйственный дъятель, а нъчто большее, и что, слъдовательно, и общество также есть нъчто большее, чъмъ хозяйственный союзъ.

Общій существенный грахъ соціализма состоить въ томъ предположенія, что неизвъстный экономическій порядокъ (какъ-то сліяніе капитала съ трудомъ, союзная организація промыпіленности и т. д.) самъ по себъ есть нъчто должное, безусловно нормальное и нравственное, то есть, что этотъ экономическій порядокъ какъ такой уже заключаетъ въ себъ правственное начало и вполнъ обусловливаетъ общественную нравственность, которая вив его не можеть и существовать, такъ что здёсь нравственное начало, начало должнаго или нормальнаго, опредъляется исключительно однимъ изъ элементовъ общечеловъческой жизни — элементомъ экономическимъ, ставится въ полную зависимость отъ тъхъ или другихъ экономическихъ порядковъ, тогда какъ поистинъ, наоборотъ, экономическія отношенія, будучи сами по себъ лишь фактами матеріальнаго порядка, для того, чтобъ имъть нормальное или объективное нравственное значеніе, должны опредъляться формально нравственнымъ началомъ и, слъдовательно, съ этой стороны отъ него зависъть. Разумъется, нравственное начало для своей полноты и совершенной объективности должно быть проявлено и осуществлено вездь, во всъхъ сферахъ и областяхъ жизни, слъдовательно и въ области экономической (чъмъ и опредъляется задача объективной этики), но именно отсюда ясно, что проявляемое и осуществляемое, то есть нравственное начало, само по себъ, по существу своему не можеть зависъть отъ той или другой области своего проявленія (напримъръ, экономическихъ отношеній), а, напротивъ, само сообщаетъ имъ ихъ нравственное качество и, слъповательно, въ этомъ смыслъ опредъляетъ ихъ какъ свое posterius.

Правильный экономическій порядокъ, пормальный хозяйственный союзь еще не составляють пормальнаго, то есть нравственнаго общества, это только одинь изъ его необходимыхъ элементовъ, который соціализмомъ принимается за цѣлое. Главный грѣхъ соціалистическаго ученія не столько въ томъ, что оно требуетъ для рабочихъ классовъ слишкомъ многаго, сколько въ томъ, что въ области высшихъ интересовъ оно требуетъ для неимущихъ классовъ слишкомъ малаго и, стремясь возвеличить рабочаго, ограничиваетъ и унижаетъ человѣка. Но, какъ мы сейчасъ увидимъ, соціализмъ, если можетъ быть послѣдователенъ, долженъ поневолѣ освободиться отъ этой ограниченности и разрѣшиться въ другія высшія требованія, въ силу логики, разлагающей всякое отвлеченное начало.

Соціализмъ же выражаетъ отвлеченное начало именно потому, что онъ беретъ человъка исключительно какъ экономическаго дъятеля, ствлскаясь отъ всъхъ другихъ сторонъ и элементовъ человъческаго существа и человъческой жизни. Какъ всъ отвлеченныя начала, соціализмъ, представляя одинъ частный элементъ цъльнаго человъческаго бытія и ограничиваясь этимъ частнымъ элементомъ, вмъстъ съ тъмъ стремится стать всъмъ, покрыть собою все, и въ этомъ стремленіи къ полнотъ и универсальности вступаетъ во внутреннее противоръчіе съ самимъ собою и логически уничтожается.

# XV.

Логическій переходъ изъ экономической области въ юридическую. Требованіе права и государства.

Соціализмъ требуетъ нормальнаго общества. Нормальность опредівляется цізлью: нормально то общество, которое соотвітствуетъ истинной цізли общественнаго быта. Общею и посліднею цізлью соціализмъ признаетъ матеріальное благосостояніе. Но онъ требуетъ, и въ этомъ его различіе отъ плутократіи, требуетъ этого благосостоянія равномірно для всіхъ, и здісь уже начинается его самоотрицаніе, какъ матеріалистическаго и исключительно экономическаго ученія. Въ самомъ дізлів, равномірнаго распредізненія матеріальныхъ благъ для всіхъ соціализмъ требуетъ и можетъ требовать

только во имя справедливости. Такимъ образомъ, цѣлью является не матеріальное богатство, а матеріальное богатство справедливо распредъленное, равно какъ и производящимъ средствомъ полагается не просто трудъ, а трудъ справедливо организованный, откуда требованіе организаціи труда, характеризующее соціализмъ.

Требуется опредълить нормальное общество. Опредъляющимъ началомъ признается матеріальное богатство, производимое трудомъ. Чтобы служить нормой общества, это богатство и трудъ должны быть общими, то есть трудь и богатство отдельнаго лица должны быть опредъленнымъ образомъ связаны съ трудомъ и богатствомъ всвяза другихъ, и, следовательно, трудъ и богатство всего общества должны быть организованы. Такимъ образомъ, опредъляющее значение принадлежить не матеріальному началу труда и богатства, а формальному началу ихъ организаціи. Члены общества являются не какъ рабочіе только, не какъ производители богатства или экономическіе дъятели, а какъ учредители или законодатели общественной жизни, и, следовательно, прежде чемъ быть организованными въ качествъ производителей, они должны быть организованы въ качествъ учредителей и правителей общества, а такъ какъ организація по предположенію должна быть основана на справедливости, то есть давать каждому то, что ему принадлежить по праву, или то, на что онъ имъетъ право, то, такимъ образомъ, организація труда предполагаетъ организацію правъ, то есть нормальное экономическое устройство зависить отъ нормального политического устройства, правильный хозяйственный союзъ (земство) требуетъ правильнаго гражданскаго союза или государства.

Это не есть только требованіе логики, это является и какъ практическая необходимость. И на самомъ дѣлѣ мы видимъ, что соціадизмъ, стремясь къ нормальному строю общества и признавая въ этомъ отношеніи экономическій элементъ единственно-существеннымъ, на практикѣ прежде всего обращается къ элементу политическому, требуетъ вмѣшательства государства въ экономическія отношенія и въ связи съ этимъ требуетъ политической власти для рабочаго класса, его преимущественнаго вліянія на законодательство и управленіе государства.

Современный соціализмъ требуетъ государственной помощи для организаціи труда, но такъ какъ существующая государственная власть не оказываетъ никакой склонности къ удовлетворенію этого

требованія, соціализмъ обращается къ политической революціи какъ неизбѣжному средству для революціи соціальной. Въ этомъ выражается признаніе, что соціальная задача выходитъ за предѣлы экономической области, въ осуществленіи общественныхъ идеаловъ необходимо долженъ участвовать и политическій элементъ.

Логическая последовательность здесь такая:

Общество человъческое должно представлять извъстный порясокъ, перядокъ этотъ долженъ быть справедливымъ, справедливость есть осуществленіе всъхъ правъ, права же опредъляются закономъ, который для того, чтобы быть дъйствительнымъ, долженъ обладать силой, то есть всъми средствами для своего осуществленія; такой обладающій силой законъ называется властью. Общество, представляющее такой закономърный и властный порядокъ, есть государство или политическій союзъ. Его необходимые аттрибуты суть свобода и равенство предъ закономъ: свобода, какъ неразлучная съ правомъ, ибо я могу свободно дъйствовать въ предълахъ моего права, въ чемъ и состоитъ обладаніе правомъ, и равенство, какъ неразлучное съ закономъ, ибо въ качествъ общей нормы законъ равенъ для всъхъ, а слъдовательно и законная власть должна стоять въ одинаковомъ отношеніи ко всъмъ, на кого она распространяется.

#### XVI.

Переходъ отъ экономическаго начала общества къ юридическому. — Протисоръчія въ соціализмъ по отношенію къ общественной цъли и къ значенію личности.

Организація труда, которой требуеть соціализмъ, предполагаеть собою, какъ было показано въ предыдущей главѣ, организацію самихъ трудящихся въ ихъ взаимодѣйствін, то есть организацію ихъ правъ. Требованіе организаціи есть требованіе порядка, требованіе же справедливой, то есть правомѣрной организаціи есть требованіе правомърного порядка, осуществленіе котораго и составляетъ задачу государства. Такимъ образомъ, это требованіе необходимо переводитъ насъ изъ экономической области въ юридическую и политическую. Правда, между соціалистическими ученіями есть и такое, которое

прямо отвергаеть самое это требование общаго порядка и возводить анархію въ принципъ. Согласно этому принципу все человъческое общество должно состоять изъ множества мелкихъ, совершенно самостоятельныхъ и самоуправляющихся хозяйственныхъ общинъ. Но если этимъ думаютъ устранить необходимость политическаго начала, то это есть лишь недоразумьніе. И, во-первыхь, каждая отдыльная община должна же быть организована, то есть должно же быть въ ней раздъленіе общественных занятій, если же раздъленіе занятій, то и раздъленіе правъ, если же раздъленіе правъ, то и раздъленіе власти. Затъмъ, что касатся взаимныхъ отношеній между многими общинами, то здёсь возможно одно изъ двухъ: или эти отношенія опредъляются какимъ-нибудь обязательнымъ закономъ, или нътъ. Въ первомъ случат обязательный законъ предполагаетъ нъкоторую обшую власть, и, следовательно, общины не будуть уже безусловно автономными, но составять некоторое, хотя бы только союзное государство. Во второмъ случат, то есть если взаимныя отношенія общипъ не будуть подчиняться никакому обязательному закону, гдв найдется гарантія того, что эти отношенія будуть мирными? Не явится ли, напротивъ, огромная въроятность постоянной вражды и войны между этими общинами изъ-за экономическихъ интересовъ? Но въ такомъ случать предлагаемый соціальный идеаль будеть безконечно хуже современнаго неидеальнаго состоянія общества, въ которомъ по крайней мітріт междоусобная война является какъ рітдкое исключеніе

Переходъ отъ соціальныхъ понятій матеріальнаго порядка къ формальному принципу права представляетъ еще большую логическую обязанность съ двухъ другихъ необходимыхъ точекъ зрѣнія, а именно, во-первыхъ, съ точки зрѣнія общественной цѣли, и во-вторыхъ, съ точки зрѣнія значенія личности.

1) Всякій общественный идеаль, какь представляющій нормальное или нравственное общество, должень указывать общественной діятельности такую посліднюю ціль, которая въ самой себіз заключаєть нравственный элементь, то есть по самой природіз своей побуждаєть человіка, признавшаго эту ціль, дійствовать нравственно, то есть имізть въ виду общественное благо, а не свое личное исключительно; другими словами, высшая ціль общества должна быть не коллективною только, то есть не суммой отдільных цілей, а дійствительно общею, то есть такою, которая по существу своему

внутренно соединяетъ всехъ и каждаго, по отношению къ которой все и каждый действительно солидарны; ибо въ противномъ случат общественное единство и общественная правственность будуть чъмъто случайнымъ, и мы не будемъ имъть нормальнаго общества. кимъ образомъ, если высшан цъль общества, какъ нравственная сама по себь, должна быть достижима для каждаго молько путемъ нравотвенной дъятельности, ез согласіи со всьми, то очевидно, что такою цёлью общества никакъ не можетъ быть экономическое благосостояніе или вещественное богатство, ибо это последнее несомненно можеть быть достигаемо отдельнымь лицомъ не только не въ согласін, но и въ прямомъ противорвчін съ другими — чрезъ эксплоатацію другихъ. Такъ какъ вещественное богатство есть безъ сомнівнія такое благо, для достиженія и обладанія которымъ требуются качества, не имъющія ничего общаго съ нравственнымъ достоинствомъ, то ставить матеріальное, экономическое благосостояніе высшею цілью общества равносильно признанію, что нравственное начало не имъетъ своего raison d'être въ обществъ, а это равносильно отрицанію общественнаго инеала какъ такого.

Очевидно, какова ціль, такова и діятельность, на нее направленная; если ціль иміветь чисто матеріальный характерь, то и діятельность по необходимости утратить всякое нравственное достоинство, все сведется къ однимъ матеріальнымъ интересамъ. Но эти последніе въ стремленіи къ своему полнійшему осуществленію сталкиваются другь съ другомъ и вступають въ борьбу, борьба же отдільныхъ интересовъ становится борьбой отдільныхъ силь, то есть войною всёхъ противь всёхъ, общественнымъ хаосомъ. Такимъ образомъ получается въ результать не только отрицаніе общественнаго идеала, но и разложеніе существующаго фактическаго общества.

Итакъ, то, что составляетъ цёль экономической дёятельности—
произведеніе матеріальнаго богатства — не можетъ быть высшею
цёлью общества, другими словами, общество человёческое не можетъ
быть только экономическимъ, хозяйственнымъ союзомъ, потому что
этотъ послёдній самъ по себё или въ своей исключительности не содержитъ никакого собственно общественнаго элемента, такъ какъ
экономическій интересъ одного не совпадаетъ съ таковымъ же интересомъ другихъ, и, слёдовательно, въ экономическомъ порядкё самомъ
по себё каждый и всё не солидарны. Поэтому, когда соціализмъ

ставить последнею целью деятельности матеріальное благосостояніе н вмъсть съ тьмъ требуетъ, чтобъ это была цьль общественная, то есть, чтобъ имълось въ виду благосостояние всъхъ, то это требование заключаеть въ себъ внутреннее противоръчіе, избъгнуть котораго соціализмъ можетъ, только выйдя изъ экономической сферы, то есть переставъ быть соціализмомъ. Въ самомъ дълъ, общество не можетъ имъть заразъ двухъ опредъляющихъ началъ, двухъ высшихъ цълей, двухъ господствующихъ интересовъ — оно не можетъ служить двумъ господамъ. Если господствующимъ признанъ интересъ матеріальнаго благосостоянія, если это последнее полагается какъ высшая цъль, то все остальное, и между прочимъ нравственный интересъ, можеть быть только средствомъ. Между тъмъ соціализмъ, требуя общественной правды и вмёсте съ темъ ограничивая всё интересы сбщества экономической сферы, какъ бы говорить каждому: высшая цъль человъка есть матеріальное благосостояніе, но ты не должень стремиться къ личному обогащенію, а прежде всего долженъ заботиться о благосостояніи всьхъ другихъ. Очевидно, это послъднее требованіе соціализма противоръчить его исходной точкъ. Если отдёльное лицо станеть на точку зрёнія матеріальнаго благосостоянія какъ высшаго блага и положительной цёли жизни, то, очевидно, оно прежде воего будеть стремиться къ личному обогащенію, и ръши-тельно нельзя указать, что бы могло на этой точкъ зрънія заставить его предпочитать чужую пользу своей или даже просто имъть въ виду общественное благо какъ такое. Очевидно, на этой точкъ эрънія каждый будеть заботиться о другихъ единственно, лишь насколько они пригодны для его матеріальныхъ цълей, то есть онъ будеть ихъ эксилоатировать, относиться къ нимъ какъ къ вещамъ полезнымъ, безразличнымъ или вреднымъ, а не какъ къ лицамъ, слъдовательно, двятельность, исходящая изь этого принципа, будеть по необходимости несправедлива и безнравственна. Благо другихъ можетъ быть постояннымъ мотивомъ моей дъятельности, и, слъдовательно, сама эта дёятельность можеть имъть нормальный характерь лишь въ томъ случать, если я признаю заботу о другихъ для себя обязамельною, то есть признаю, что другіе имъють на меня нъкоторыя права, ограничивающія мой матеріальный интересь. Но въ такомъ случать этотъ последній уже не есть определяющій мотивъ и высшая цель моей деятельности, ибо высшая цель не можеть быть ничемъ ограничена, такъ какъ тогда явились бы две высшія цели, что нелено; опредеяяющимъ мотивомъ является здёсь уже справедливость, заставляющая меня уважать чужія права, и высшею цёлью является правда; то есть осуществленіе всёхъ правъ, осуществленіе справедливости. Здёсь уже не право опредёляется экономическимъ интересомъ, а напротивъ экономическій интересъ находитъ свою границу, свое высшее опредёленіе въ правѣ какъ самостоятельномъ началѣ. Такимъ образомъ, теорія нормальнаго общества должна выйти изъ экономической области, чтобы изслѣдовать вопросъ о правѣ.

2) Понятіе права впервые даеть человъку значеніе лица. Въ самомъ дѣлѣ, пока я стремлюсь къ матеріальному благосостоянію и преслѣдую свои личные интересы, всѣ другіе люди не имѣютъ для меня самостоятельнаго значенія, суть только вещи, которыми я могу пользоваться и злоупотреблять. Но если я признаю, что другіе не только могутъ имѣтъ полезность для меня, но имѣютъ и сами по себѣ права, въ силу которыхъ они столько же опредѣляютъ мою дѣятельность, какъ и опредѣляются ею, — если я, встрѣчая право другого, долженъ сказать себѣ: доселѣ и не далѣе, — я тѣмъ самымъ признаю въ другомъ нѣчто непреложное и безусловное, не могущее служитъ средствомъ моему матеріальному интересу, и, слѣдовательно, высшее, чѣмъ этотъ интересъ, — другой становится для меня вещью священною, то есть перестаетъ быть вещью, становится лицомъ.

Итакъ, признаніе безусловнаго значенія личности, признаніе, что человъческое лицо какъ такое заключаетъ въ себъ нъчто высшее, чти всякій матеріальный интересь, — есть первое необходимое условіе нравственной дъятельности и нормальнаго общества. Соціализмъ, повидимому, признаетъ эту истину, поскольку онъ требуетъ общественной правды и возстаеть противъ эксплоатаціи труда капиталомъ; ибо осуждать такую эксплоатацію въ принципъ можно только во имя того, что человъкъ никогда не долженъ быть средствомъ для матеріальныхъ выгодъ, то есть во имя неприкосновенныхъ правъ личности. Но, съ другой стороны, придавая исключительное значеніе экономическому элементу общества, соціализмъ твиъ самымъ отрицаетъ безусловное значеніе и достоинство человъческаго лица. Въ самомъ дълъ, съ соціально-экономической точки эрънія полное опредъление человъка будеть такое: человъкъ есть производитель и потребитель экономических цънностей, или существо, стремящееся къ матеріальному благосостоянію (или къ такъ называемымъ «благамъ цивилизаціи»), дъйствующее по мотивамъ выгоды и представляющее собою нѣкоторую экономическою цѣнность (въ качествѣ производителя). Согласно этому и общество человѣческое вообще опредѣляется какъ хозяйственный (экономическій) союзъ, основанный на промышленномъ трудѣ и имѣющій предметомъ производство и распредѣленіе богатства.

Но очевидно, что человъкъ, такъ понимаемый, не представляетъ собою ничего безусловнаго, следовательно, теряеть значение объективной цели (то есть цели не только для себя, но и для другого), низводится въ разрядъ случайныхъ внъшнихъ явленій. Здъсь на первый планъ выступаетъ не человъческая личность какъ такая, а нъчто для нея внъшнее и случайное, матеріальный трудъ и его произведенія. Такъ какъ по отношенію къ крайней цѣли или высшему благу все остальное является необходимо лишь какъ средство, то разъ крайнею цълью или высшимъ благомъ признано нъчто внъшнее для личности какъ такой (экономическое богатство), естественно все остальное, следовательно и сама личность какъ такая, является лишь средствомъ или орудіемъ, то есть какъ нѣчто по природѣ своей подлежащее эксплоатаціи. На той матеріальной почвъ, на которой стоитъ экономическій соціализмъ, невозможно найти въ человъкъ ничего неприкосновеннаго, ничего такого, что бы дълало его res sacra или лицомъ въ собственомъ смыслѣ этого слова; нѣтъ эдѣсь того существеннаго ядра, о которое должна разбиться всякая внъшняя сила, всякій вившній гнеть. За неимвніемь же такого существеннаго начала, дълающаго человъка неприкосновенною личностью, всякій протесть противъ эксплоатацій одного класса другимъ является лишь выраженіемъ субъективнаго стремленія, ни для кого не обязательнаго. Такимъ образомъ и съ этой стороны соціализмъ впадаетъ во внутреннее противоръчіе, возставая противъ экономической эксплоатаціи и витстт съ ттить не признавая за человткомъ того безусловнаго значенія, единственно въ силу котораго такая эксплоатація можетъ быть въ принципъ осуждаема. Очевидно, изъ этого противоръчія можно выйти только признавъ, что человъкъ не есть исключительно субъектъ интересовъ и представитель ценностей, а прежде всего субъектъ правъ и обязанностей, то есть, что онъ есть не экономическая сила только, а и юридическое лицо.

#### XVII.

## Заключительныя замъчанія о соціализмъ.

Сущность соціальнаго вопроса въ области экономической состоить въ томъ, какъ примирить экономические интересы отдельнаго лица (каждаго) съ экономическими интересами общества (всъхъ), или въ болъе практическомъ выражении, какъ примирить между собой экономические интересы меньшинства и большинства? Очевидно, ни соціализмъ, ни буржуазная экономія не дають удовлетворительнаго отвъта на этотъ основной вопросъ, такъ какъ первый упраздняетъ экономическую самостоятельность лица, а вторая ради этой самостоятельности приносить въ жертву экономическую солидарность общества, такъ что съ этой точки эрвнія борьба между соціализмомъ и буржуазною экономіей есть лишь частный случай общей борьбы общиннаго начала съ индивидуализмомъ, именно проявленіе этой борьбы въ области экономической. Но если муравейникъ коммунизма и экономическій хаось міщанскаго царства одинаково противорічать общественному идеалу, такъ какъ въ первомъ упраздняется человъкъ, а во второмъ упраздняется человъчество, то какъ же избъгнуть этой дилеммы, какъ осуществить въ матеріальной, экономической сферъ идеаль свободной общинности?

Матеріальный интересъ отдъльныхъ лицъ не долженъ быть подчиненъ матеріальному интересу общества, чтобы не пострадала индивидуальность, и вибств съ темъ матеріальный интересъ лицъ долженз быть подчинень интересу общества, чтобы не пострадало начало общественнаго единства. Очевидно, это противоръчіе не можеть быть разръшено посредствомъ понятій одного матеріальнаго, экономическаго порядка. Если все содержаніе личности сводится къ матеріальнымъ интересамъ, то всякое ограниченіе этихъ последнихъ въ пользу общества будетъ подавленіемъ личности, и наоборотъ. Примиреніе противорѣчія возможно только въ томъ случаѣ, если въ личности помимо матеріальныхъ, внѣшнихъ интересовъ будетъ находиться другое, чисто человьческое начало, которое позволяеть человъку освободиться отъ влеченій внъшней природы, позволяеть ему самому, добровольно и сознательно, ограничить свой субъективный интересь въ пользу всъхъ. Такое ограничение, какъ совершаемое свободно самимъ лицомъ, такое самоограничение лица, очевидно, не будотъ уже подавленіемъ личности, а, напротивъ, проявленіемъ ея высшей внутренней силы.

Такимъ образомъ, для того, чтобы противоположныя начала были примирены въ сферъ внъшнихъ экономическихъ отношеній, необходимо, чтобъ они были сначала примирены въ личномъ сознаніи свободнымъ актомъ самоограниченія, необходимо, чтобы само лицо внутренво ограничило свой интересъ добровольнымъ признаніемъ интереса другихъ. Но во имя чего же могу я ограничить свой интересь въ пользу другихъ? Очевидно, не во имя того же интереса, такъ какъ этотъ последній есть именно то, что подлежить ограниченію, и самая задача возникаетъ лишь изъ фактической противоположности моего интереса съ интересомъ другихъ. Если же самоограничение совершается не во имя интереса, то во имя долга. Но мой долгь есть право другихъ. Если мнъ выгодно злоупотреблять другими, то я могу внутренно удержаться отъ этого здоупотребленія дишь въ томъ сдучав если признаю себя обязаннымо не элоупотреблять другими, и вдесь, такимъ образомъ, чужой интересъ, нисколько для меня не обязательный самъ по себъ (ибо между интересами какъ такими можетъ быть только борьба, ръшаемая силою), становится для меня обязательнымъ какъ признанное мною право.

Такимъ образомъ, и съ этой стороны является необходимость перехода отъ матеріальной области интересовъ въ формальную область права — перехода отъ экономическаго элемента общества къ элементу юридическому.

Человъкъ, какъ существо чисто природное съ однимъ матеріальнымъ содержаніемъ жизни (какимъ онъ является въ соціализмѣ), не можетъ имѣть никакихъ правъ и обязанностей — онъ имѣетъ только влеченія и интересы. Но такое существо не есть человѣкъ, и союзъ такихъ существъ, если бъ и былъ возможенъ, не былъ бы обществомъ человѣческимъ.

Весьма характеристично, что какъ политическая революція прошлаго столітія началась съ провозглашенія право человька и гражданина, такъ соціальное движеніе настоящаго столітія началось съ провозглашеніями правъ мамеріи. Въ апочеозі матеріи или внішняго природнаго начала выражается и все положительное значеніе и вмісті вся ограниченность соціализма.

Матерія дъйствительно имъеть права, и прямое открытое ихъ признаніе стояло на очереди. Но провозглащать исключительно права природнаго начала, забывая о правъ другихъ элементовъ существа человъческаго, есть величайшая неправда, и безъ всякаго сомпънія эта неправда составляетъ коренной гръхъ соціализма.

Признаніе исключительных правъ матеріи (то есть матеріальных влеченій и интересовъ) равносильно отрицанію всякаго права, ибо, какъ мы видѣли, само требованіе права основано на необходимости ограничить матеріальные интересы, устранить ихъ исключительность, и такъ какъ это не можетъ быть сдѣлано на той же матеріальной почвѣ, то очевидно ограничивающее или формальное начало должно имѣть собственное опредѣленіе, должно быть самостоятельнымъ по отношенію къ матеріальному началу. Откуда же происходитъ и въ чемъ состоитъ этотъ формальный элементъ человѣческой общественности, выражающійся въ правѣ?

#### XVIII.

Отвлеченно-историческое и отвлеченно-утилитарное понятіе о правъ. — Принципъ органическаго развитія и принципъ договора. — Анализъ понятія общей пользы какъ цъли правового порядка.

Право является фактически въ исторіи человъчества наряду съ другими проявленіями общечеловъческой жизни, каковы языкъ, религія, художество и т. д. Всъ эти формы, въ которыхъ живетъ и дъйствуетъ душа человъчества и безъ которыхъ немыслимъ человъкъ какъ такой, очевидно не могутъ имътъ своего первоначальнаго источника и основанія въ сознательной и произвольной дъятельности отдъльныхъ лицъ, не могутъ быть продуктами рефлексіи, всъ онъ въ первоначальной основъ своей являются какъ непосредственный результатъ инстинктивнаго родового разума, дъйствующаго въ народныхъ массахъ; для индивидуальнаго же разума эти духовныя образованія являются первоначально не какъ добытыя или придуманныя имъ, а какъ ему данныя. Это несомитьно фактически, какое бы дальнъйшее объясненіе мы ни давали самому духовному инстинкту человъчества. Впрочемъ, это есть только частный случай болъе общаго факта, ибо родовой разумъ не ограничивается однимъ человъчествомъ,

и какъ бы мы ни объясняли инстинктъ животныхъ, во всякомъ случав несомнвнно, что разумныя формы общежитія, напримвръ въ ичелиныхъ и муравьиныхъ республикахъ, являются для отдвльныхъ животныхъ даннаго рода не какъ что-нибудь ими самими придуманное или добытое, а какъ нвито готовое и данное, какъ нвисторое омкровеніе, которому они служатъ лишь проводниками и орудіями.

Если такимъ образомъ первоначальный источникъ права (какъ и другихъ указанныхъ проявленій общечеловъческой жизни) есть непосредственная дъятельность родового (народнаго, племенного) духа, то первоначальное право есть право обычное, въ которомъ начало справедливости дъйствуетъ не какъ теоретически сознаваемый принципъ. а какъ непосредственный нравственный инстинктъ или практическій разумъ, облекаясь при томъ въ форму символовъ. Если первоначальное право въ формъ юридическаго обычая есть прямое явленіе общей родовой жизни, то органическое развитіе этой послъдней, составляющее исторію народа, опредъляетъ собой и измѣненія въ правовыхъ отношеніяхъ; такимъ образомъ право въ своемъ опредъленномъ видъ (то есть право у извъстнаго народа въ извъстную эпоху) есть несомнънно продуктъ исторіи какъ коллективнаго органическаго процесса.

Итакъ, право есть прежде всего органическое произведеніе родового историческаго процесса. Эта сторона дъйствительнаго права не подлежитъ сомнънію, но столь же несомнънно, что ею право еще не опредъляется какъ такое — это есть только его первая основа. Когда же на этой органической основъ права сосредоточивается исключительное вниманіе, когда она отвлекается ото всъхъ другихъ сторонъ и элементовъ права и признается какъ его полное опредъленіе, тогда получается тотъ отвлеченно-историческій принципъ права, который такъ распространенъ въ новъйшее время и несостоятельность котораго (въ его исключительности) легко можетъ быть обнаружена.

И прежде всего несомивно, что исторія человъчества только въ начаткахъ своихъ можетъ быть признана какъ чисто-органическій, то есть родовой безличный процессъ, дальнъйшее же направленіе историческаго развитія характеризуется именно все большимъ и большимъ выдъленіемъ личнаго элемента. Коммуна пчелъ всегда остается инстинктивною, невольною и безличною связью, но общество человъческое послъдовательно стремится стать свободнымъ союзомъ лицъ. Если въ началѣ жизнь и дъятельность отдъльныхъ лицъ вполнъ

опредълялась историческимъ бытомъ народа какъ цълаго и представляла въ своемъ корнъ лишь продуктъ тъхъ условій, которыя органически выработались народною исторіей, то съ дальнъйшимъ развитіемъ, наоборотъ, сама исторія народа все болье и болье опредъляется свободною дъятельностью отдъльныхъ лицъ, и весь народный быть все болье и болье становится лишь продуктомъ этой личной дъятельности. Если, какъ было прежде указано, человъческое общество не можеть быть только природнымъ организмомъ, а есть необходимо организмъ свободный, то и развите общества, то есть исторія, не можеть быть только простымъ органическимъ процессомъ, а необходимо есть также процессъ свободный, то есть рядъ личныхъ свободныхъ дъйствій. Куда окончательно ведеть этотъ свободный процессъ, выдъляющій личность изъ рода, — есть ли онъ только отрицательный переходь къ возстановленію первобытной родовой солидарности, но болъе широкой и болъе совершенной, — соединяющей свободу съ единствомъ, - или же первобытное, таинственное единство родовой жизни должно совсемъ исчезнуть и уступить место чисто раціональнымъ отношеніямъ, это вопросъ другого рода, и онъ будетъ нами разсмотрънъ въ своемъ мъстъ. Но во всякомъ случат стремленіе личности къ самоутвержденію и къ полнъйшей эмансипаціи отъ первобытнаго единства родовой жизни остается фактомъ всеобщимъ и несомнъннымъ. А потому и право, какъ необходимая форма человъческаго общежитія, вытекая первоначально изъ глубины родового духа, съ теченіемъ времени неизбъжно должно было испытать вліяніе обособленной личности, и правовыя отношенія должны были стать въ извъстной степени выражениемъ личной воли и мысли. Поэтому, если согласно отвлеченно-историческому принципу утверждають, что постоянный корень всякаго права есть право обычное, какъ прямое органическое выражение народнаго духа, все же остальное, то есть право писанное, или законы, и право научное, или право юристовъ, есть только формальное выражение перваго, такъ что вся дъятельность отдёльных лицъ (законодателей и юристовъ) состоитъ только въ формулированіи и систематизаціи историческихъ, органически выработанныхъ правовыхъ нормъ, то такой взглядъ долженъ быть отвергнуть какъ односторонній и несоотв'ятствующій действительности. Помимо того, что этотъ взглядъ противоръчитъ общему значеню личнаго начала въ исторіи, — въ большинствъ случаевъ чистоорганическое происхождение права и законодательства является невозможнымъ уже вслёдствіе однихъ внёшнихъ условій. Такъ, наприміръ, если можно допустить, что публичное и частное право англосаксовъ было чисто-органическимъ произведеніемъ ихъ народнаго духа, то сказать то же самое о публичномъ правъ Англійскаго королевства въ XIII въкъ, то есть о начаткахъ знаменитой англійской конституціи, совершенно невозможно уже по той простой причинъ, что въ этомъ случать ньють того единаго народнаго духа, той національной единицы, творчеству которой мы могли бы приписать помянутую конституцію, ибо эта послъдняя сложилась при взаимодъйствіи двухъ враждебныхъ національныхъ элементовъ — англо-саксонскаго и норманскаго, — при чемъ очевидно невозможно отрицать участіе сознательнаго разсчета, обдуманной сдълки между представителями этихъ двухъ національностей.

Если отношеніе между лицами, не вышедшими изъ родового единства, есть непосредственная простая солидарность, то лица обособившіяся, утратившія такъ или иначе существенную связь родового организма, вступають по необходимости во внѣшнее отношеніе другь къ другу — ихъ связь опредъляется какъ формальная сдълка или договоръ. Итакъ, источникомъ права является здъсь договоръ, и противъ отвлеченнаго положенія: всякое право происходитъ изъ органическаго развитія народнаго духа, полагается естественнымъ, непосредственнымъ творчествомъ народа въ его внутреннемъ существенномъ единствъ, выступаетъ другой отвлеченный принципъ, прямо противоположный: всякое право и всь правовыя отношенія являются какъ результатъ намъреннаго, разсчитаннаго условія или договора между всъми отдъльными лицами въ ихъ внъшней совокупности. Если согласно первому принципу всъ правовыя формы вырастаютъ сами собой, какъ органические продукты, безо всякой предуставленной личной цёли, то по второму принципу, наоборотъ, право всецъло опредъляется тою сознательною цълью, которую ставитъ себъ совокупность договаривающихся лицъ. Здъсь предполагають, что отдъльныя лица» существують первоначально сами по себъ, внъ всякой общественной связи, и затъмъ (любопытно бы знать когда именно) сходятся ради общей пользы, подчиняются по договору единой власти и образують такимъ образомъ гражданское (политическое) общество или государство, постановленія котораго получають въ силу общаго договора значеніе законовъ или признаются за выраженіе права. Такимъ образомъ здъсь опредъляющимъ началомъ права является общая польза. Задача правомърнаго государства во всъхъ его учрежденіяхъ и законахъ есть осуществленіе наибольшей пользы, то есть пользы всъхъ. Этотъ общественный утилитаризмъ, столь простой и ясный на первый взглядъ, для философскаго анализа является какъ самая неопредъленная и невыясненная теорія.

Государство имъетъ цълью общую пользу. Если бы польза была дъйствительно общею, то есть если бы всъ были дъйствительно солидарны въ своихъ интересахъ, то не было бы и надобности въ особенномъ устроенія интересовъ, не было бы надобности въ государствъ и его законахъ, которые возникаютъ именно для согласованія интересовъ. Но если польза всъхъ не согласуется, если общая польза сама себъ противоръчить, то государство можеть имъть цълью развъ лишь пользу большинства. Такъ обыкновенно и понимается этотъ принципъ. Но въ вопросахъ исключительнаго интереса ничто не ручается не только за солидарность всъхъ, но и за солидарность большинства. Исходя изъ интереса, необходимо допустить въ обществъ столько же партій, сколько есть въ немъ различныхъ частныхъ интересовъ. Если государство будеть только орудіемь одной изь этихъ партій, то откуда оно возьметь силу для подчиненія всёхъ другихъ? Итакъ, оно должно защищать тъ или другіе частные интересы, лишь поскольку они не находятся въ прямомъ противоръчіи съ интересами другихъ. Такимъ образомъ собственною целью государства является не интересь какъ такой, составляющій собственную цёль отдёльныхъ лицъ и партій, а разграниченіе этихъ интересовъ, дълающее возможнымъ ихъ совитстное существованіе. Государство импеть дело съ интересомъ каждаго, но не самимъ по себъ (что невозможно), а лишь поскольку онъ ограничивается интересомъ всёхъ другихъ. Такъ какъ это условіе одинаково для всёхъ, то всё равны предъ общею властью. которая, следовательно, определяется не пользой, а равенствомо, или равномърностью, или — что то же — справедливостью. По общему признанію, первое требованіе отъ нормальной власти, нормальнаго государства, есть то, чтобъ оно возвышалось надо всякимъ личнымъ интересомъ, чтобъ оно было безпристрастно, но безпристрастіе есть лишь другое название справедливости.

Общая власть должна быть безпристрастна, и въ этомъ смыслъ можно сказать, что она должна заботиться объ общей пользъ, то есть о пользъ всъхъ одинаково, но равная польза всъхъ и есть справедливость. Но, какъ сказано, государство не можетъ заботиться о

нользё всёхь въ положительномъ смыслё, то есть осуществлять весь интересъ каждаго, что невозможно какъ по неопределенности этой задачи, такъ и по ея внутреннему противоръчію, поскольку частные интересы противоположны между собою; поэтому государство можеть только отрицательно опредъляться общею пользой, то есть заботиться обь общей границь всёхъ интересовъ. Въ силу этой общей границы н въ области ею опредъляемой, то есть поскольку каждый интересъ совитестимъ со встии другими или справедливъ, онъ есть право опредъление чисто отрицательное, ибо имъ не требуется, чтобъ интересь каждаго быль осуществлень въ данныхъ предвлахъ, а только запрещается переходить эти предълы. Не будучи въ состояніи осуществить общую пользу фактически, то есть согласно субъективнымъ требованіямъ каждаго (которыя безпредъльны и другь другу противоръчать въ естественномъ порядкъ), государство должно осуществить ее юридически, то есть въ предълахъ общаго права, вытекаюнаго изъ относительнаго или отрицательнаго равенства всъхъ, то есть изъ справедливости. Забота государства, какъ это признается всеми, не въ томъ, чтобы каждый достигалъ своихъ частныхъ пелей и осуществляль свою выгоду, это его личное дело, а лишь въ томъ. чтобы, стремясь из этой выгодь, онъ не нарушаль равновьсія съ выгодами другихъ, не устранялъ чужого интереса въ тъхъ предълахъ, въ которыхъ онъ есть право. Такимъ образомъ требование власти отъ подданныхъ есть общее требование справедливости neminem laede, и, слъдовательно, право не опредъляется понятіемъ полезности, а представляеть собою нъкоторое независимое начало.

## XIX.

Двойственный источникъ права. Историческій генезисъ права и его формальная сущность. Раціональное опредъленіе права. Право естественное и положительное.

Если невозможно, какъ мы видъли, признать источникомъ права начало органическаго развитія въ его исключительности, то точно также невозможно допустить в противоположное механическое начало договора въ смыслѣ знаменитаго contrat social, то есть въ качествѣ

первоначальнаго и единственнаго источника, всякаго права и государства. Фактически несомнънно, что оба эти начала, — и начало органического развитія и начало механической сделки — участвуютъ совмъстно въ образовании права и государства, при чемъ первое начало преоблагаеть въ первобытномъ состояніи человъчества, въ началь исторіи, а второе получаеть преобладающее значеніе въ дальиъйшемъ развити общественнаго быта съ обособлениемъ и выдъленіемъ личнаго элемента. Такимъ образомъ, право и государство въ своей исторической дъйствительности не имъють однако эмпирическаго источника, а являются какъ измънчивый результатъ сложнаго взаимоотношенія двухъ противоположныхъ и противодъйствующихъ началь, которыя, какъ это легко видъть, суть лишь видоизмъненія или первыя примъненія къ политико-юридической области тъхъ двухъ элементарныхъ началъ, общинности и индивидуализма, которыя лежать въ основъ всякой общественной жизни. Въ самомъ дъль, историческій принципъ развитія права, какъ непосредственно выражающаго общую основу народнаго духа въ его нераздъльномъ единствъ, прямо соотвътствуетъ началу общинности, а противоположный механическій принципъ, выводящій право изъ внышняго соглашенія между всёми отдёльными атомами общества, есть, очевилно, прямое выражение начала индивидуалистического 76.

Эти два основныя источника права, то есть стихійное творчество народнаго духа и свободная воля отдёльныхъ лицъ, различнымъ образомъ видоизмѣняютъ другъ друга, и поэтому взаимное отношеніе ихъ въ исторической дѣйствительности является непостояннымъ, неопредѣленнымъ и колеблющимся соотвѣтственно различнымъ условіямъ мѣста и времени. Такимъ образомъ, съ эмпирической или чисто-исторической точки зрѣнія невозможно подчинить это отношеніе указанныхъ началъ никакому общему опредѣленію. Съ точки же

<sup>76</sup> Нетрудно было бы показать, какъ тѣ же два начала, различнымъ образомъ видоизмъняясь и осложняясь, проявляются въ политической борьбѣ между абсолютизмомъ и либерализмомъ, традиціонною аристократіей и революціонною демократіей и т. д., при чемъ оба враждающія начала являются одинаково неправыми и несостоятельными; несостоятельность, не устраняемая внѣшними искусственными сдѣлками между ними въ видѣ различныхъ конституцій. Но вопросы чисто политическаго характера отклонили бы насъ слишкомъ далеко отъ общаго хода нашихъ разсужденій, и потому удобнѣе сдѣлать ихъ предметомъ особаго изслѣдованія.

зрѣнія общественнаго идеала нормальное взаимоотношеніе этихъ двухъ производителей права (какъ выражающихъ собою два одинаково необходимыя начала всякой общественности) должно быть ихъ полнымъ синтезомъ, то есть такимъ, при которомъ воля отдѣльныхъ лицъ изъ самой себя, сознательно и свободно, утверждаетъ тѣ самыя правовыя нормы, которыя въ основѣ своей уже присущи народному духу въ его егинствѣ, и такимъ образомъ воля цѣлаго народа является для воли каждаго лица не какъ внѣшній фактъ или принудительный законъ, а какъ ея собственная сущность, свободно признанная и сознательно выражаемая, такъ что законодательство вытекаетъ здѣсь не изъ стихійной воли народа какъ цѣлаго и не изъ разсудочной воли отдѣльнаго лица какъ такого, а изъ ихъ внутренняго единства и свободнаго согласія 77.8°

Сущность этого последняго, идеальнаго отношенія общественпыхъ силь выяснится впоследствіи, когда мы будемъ говорить о взаимоотношении государства и церкви. Но во всякомъ случав, изъ какого бы источника мы ни выводили право, этимъ нисколько не ръшается вопросъ о сущности самого права. о его собственномъ опредъленіи. Между тъмъ весьма обыкновеннымъ является стремленіе замънить теорію права его исторіей. Это есть частный случай той весьма распространенной, хотя совершенно очевидной ошибки мышленія, въ силу которой происхожденіе или генезисъ изв'єстнаго предмета въ эмпирической дъйствительности принимается за самую суть этого предмета, историческій порядокъ смъщивается съ порядкомъ логическимъ, и содержание предмета теряется въ процессъ явления. И такое смъщеніе понятій производится во имя точной науки, хотя всякій призналь бы сумасшедшимь того химика, который на вопрось: что такое поваренная соль, вижсто того чтобъ отвъчать: NaCl, то есть пать химическую формулу этой соли, сталь бы перечислять всь соляные заводы и описывать способъ добыванія соли. Но не то же ли самое дълаетъ и тотъ ученый, который на вопросъ, что такое право, витьсто логическихъ опредъленій, думаеть отвттить этнографическими и историческими изслъдованіями объ обычаяхъ готтентотовъ и о законахъ Салійскихъ франковъ, изследованіями весьма интересными на

<sup>77</sup> Такимъ образомъ, въ историческомъ развитіи права, какъ и во всякомъ развитіи, мы замъчаемъ три главныя ступени: 1) первоначальное несвободное единство; 2) обособленіе индивидуальныхъ элементовъ; 3) свободное ихъ единство.

Правомъ прежде всего опредъляется отношеніе лицъ. То, что не есть лицо, не можетъ быть субъектомъ права. Вещи не имѣютъ правъ. Сказать: я имѣю права (вообще, безъ дальнѣйшаго опредъленія — какія) все равно, что сказать: я — лицо. Лицомъ же въ отличіе отъ вещи называется существо, не исчерпывающееся своимъ бытіемъ для другого, то есть не могущее по природъ своей служитъ только средствомъ для другого, а существующее какъ цѣль въ себъ и для себя, существо, въ которомъ всякое внѣшнее дъйствіе наталкивается на безусловное сопротивленіе, на нѣчто такое, что этому внѣшнему дъйствію безусловно не поддается и есть, слѣдовательно, безусловно внутреннее й есть свобода въ истинномъ смыслъ слова,

<sup>78</sup> Само собою разумъется, что позитивно-историческое направленіе въ ваукъ права котя въ принципъ и основано на указанномъ заблужденіи, тімь не меніве можеть быть весьма плодотворно и иміть большія заслуги въ разработкъ научнаго матеріала. Да и въ принципъ это направленіе является какъ законная реакція противъ односторонней метафизики права, которая въ своей самодовольной отвлеченности такъ же гръшила противъ реальнаго начала, какъ противоположное направление гръшить противъ идеи. Такимъ образомъ, и здась мы опять встрачаемся съ двумя началами, одинаково представляющими относительную истину и одинаково ложными въ своемъ безусловномъ и исключительномъ самоутвержденіи. Съ этой стороны въ нашей юридической литературъ заслуживаетъ признанія почтенный трудъ г. Чичерина "Исторія политических ученій" гдв авторъ хотя и придаеть верховное значеніе раціоналистическому началу, но, однако, пытается освободить его отъ той исключительности, въ которой оно являлось въ нъмецкой философіи.

то есть не въ смысль liberum arbitrium indifferentile, а, наобороть, въ смыслъ полной опредъленности и неизмѣнной особенности всякаго существа, одинаково проявляющейся во всёхъ его действіяхъ. Итакъ, въ основъ права лежитъ свобода, какъ характеристическій признакъ личности; ибо изъ способности свободы вытекаетъ требование самостоятельности, то есть ея признанія другими, которое и находить свое выражение въ правъ. Но свобода сама по себъ, то есть какъ свойство лица въ отдъльности взятаго, еще не образуетъ права, ибо здъсь свобода является лишь какъ фактическая принадлежность личности, совпадающая съ ея силой. Предоставленный самому себъ, я свободно дъйствую въ предълахъ своей силы: о правъ здъсь не можетъ бытъ ръчи. Нътъ права и въ томъ случат, когда мое дъйствіе встричается съ какимъ-нибудь безличнымъ природнымъ дъятелемъ, который можеть быть только случайною границей моей силы. Право же является, лишь когда мое свободное дъйствіе встръчается съ такимъ же свободнымъ дъйствіемъ другого. Здёсь, то есть по отношенію къ этому другому, моя свобода, которая выражала первоначально только мою силу, утверждается мною какъ мое право, то есть какъ нъчто должное или обязательное для другого, обязательное потому, что если свобода одинаково присуща всякому лицу какъ такому, то, отрицам свободу въ другомъ, я теряю объективное основание своей собственпой свободы. Такимъ образомъ я могу утверждать свою свободу по отношению къ другимъ какъ нъчто для нихъ обязательное лишь въ томъ случать, если я признаю для себя обязательною свободу встхъ другихъ, или, другими словами, признаю равенство всъхъ въ этомъ отношеніи. Такимъ образомъ моя свобода какъ право, а не сила только, прямо зависить отъ признанія равнаго права всёхъ другихъ. Отсюда мы получаемъ основное опредъление права:

# Право есть свобода, обусловленная равенствомъ.

Въ этомъ основномъ опредълении права пндивидуалистическое пачало свободы неразрывно связано съ общественнымъ началомъ равенства, такъ что можно сказать, что право есть не что иное, какъ синтезъ свободы и равенства.

Понятія личности, свободы и равенства составляютъ сущность такъ называемаго естественнаго права. Раціональная сущность права различается отъ еге историческаго явленія или права положительнаго

Въ этомъ смыслъ естественное право есть та общая алгебранческая формула, подъ которую исторія подставляеть различныя действительныя величины положительнаго права. При этомъ само собою разумъется, что эта формула (какъ и всякая другая) въ своей отдъльности есть лишь отвлечение ума, въ дъйствительности же существуетъ лишь какъ общая форма всёхъ положительныхъ правовыхъ отношеній, въ нихъ и чрезъ нихъ. Такимъ образомъ подъ естественнымъ или раціональнымъ правомъ мы понимаемъ только общій разумъ или смыслъ (ratio, λόγος) всякаго права какъ такого. Съ этимъ понятіемъ естественнаго права, какъ только логическаго prius права положительнаго, не имъетъ ничего общаго существовавшая нъкогда въ юридической наукъ теорія естественнаго права, какъ чего-то исторически предшествовавшаго праву положительному, при чемъ предполагалось такъ называемое естественное состояніе или состояніе природы, въ которомъ человъчество существовало будто бы до появленія государства и положительных законовъ. На самомъ же дълъ оба эти элемента, и раціональный и положительный, съ одинаковою необходимостью входять въ составъ всякаго дъйствительнаго права; и потому теорія, которая ихъ раздъляєть или отвлекаєть другь отъ друга, предполагая историческое существование чистаго естественнаго права, очевидно принимаетъ отвлечение ума за дъйствительность. Несостоятельность этой теоріи, очевидно, нисколько не устраняеть той несомнънной истины, что всякое положительное право, поскольку оно есть все-таки право, а не что-нибудь другое, необходимо подлежить общимъ логическимъ условіямъ, опредъляющимъ самое понятіе права, и что, следовательно, признание естественнаго права въ этомъ последнемъ смысле есть необходимое требование разума.

Необходимыя же условія всякаго права суть, какъ мы видѣли, свобода и равенство его субъектовъ. Поэтому естественное право всецѣло сводится къ этимъ двумъ факторамъ. Свобода есть необходимая форма. Отнимите свободу, и право становится своимъ противоположнымъ, то есть насиліемъ. Точно также отсутствіе общаго равенства (то есть когда данное лицо, утверждая свое право по отношенію къ другимъ, не привнаетъ для себя обязательными права этихъ другихъ) есть именно то, что называется неправдой, то есть также прямое отрицаніе права. Поэтому и всякій положительный законъ, какъ частное выраженіе или примѣненіе права, къ какому бы конкретному

содержанію онъ впрочемъ ни относился, всегда предполагаетъ равенство какъ свою общую и безусловную форму: предъ закономъ всъ равны, безъ этого онъ не естъ законъ; и точно также законъ какъ такой предполагаетъ свободу тъхъ, кому онъ предписываетъ, ибо для рабовъ нътъ общаго закона, для нихъ принудителенъ уже простой единичный фактъ господской воли.

Свобода, какъ основа всякаго *человъческаго* существованія, и равенство, какъ необходимая форма всякаго *обществоеннаго* бытія, въ своемъ соединеніи образують *человъческое общество* какъ *правомпрный порядокъ*. Ими утверждается нѣчто всеобщее и одинаковое, поскольку права всѣхъ равно обязательны для каждаго и права каждаго для всѣхъ. Но очевидно, что это простое равенство можетъ относиться лишь къ тому, въ чемъ всѣ тождественны между собою, къ тому, что у всѣхъ есть общее. Общее же у всѣхъ субъектовъ права есть то, что всѣ они одинаково суть лица, то есть самостоятельныя или свободныя существа. Такимъ образомъ, исходя изъ равенства, какъ необходимой формы права, мы заключаемъ къ свободѣ какъ его необходимому содержанію.

Въ эмпирической дъйствительности, воспринимаемой внъшними чувствами, вст человъческія существа представляють собою безконечное разнообразіе, и если тъмъ не менте они утверждаются какъ равныя, то этимъ выражается не эмпирическій фактъ, а положеніе разума, имъющаго дъло съ тъмъ, что тождественно во встать или въ чемъ вста равны. Вообще же разумъ, какъ одинаковая граница встать свободныхъ силъ или сфера ихъ равенства, есть опредълющее начало права, и человъкъ можетъ быть субъектомъ права лишь въ качествъ существа свободно-разумнаго.

#### XX.

Исключительно-формальный и отрицательный характеръ права и правового порядка. Несостоятельность права какъ верховнаго принципа общества человъческаго.

Общество, соединенное принципомъ права или существующее въ правомърномъ порядкъ есть общество политическое или государство.

Государство представляетъ собою отрицательное единство или внѣшній формальный порядокъ въ обществѣ, поскольку имъ реализуется право, то есть отрицательное опредѣленіе свсбоды. Въ самомъ дѣлѣ, правомъ нисколько не опредѣляется положительное содержаніе или предметъ свободной человѣческой дѣятельности; право и его частное выраженіе, законъ, не даютъ никакой положительно цѣли для дѣятельности, они не указываютъ, что каждый долженъ дѣлать, а лишь то, чего никто дѣлать не долженъ. Положительное выраженіе «лицо имѣетъ право бытъ свободнымъ» очевидно сводится къ отрицательному: никто не долженъ, то есть не имѣетъ права нарушить личную свободу въ извѣстныхъ предѣлахъ. Все значеніе правового закона сводится къ указанію тѣхъ границъ, которыя лицо не должно переступать или должно не переступать въ свободномъ пользованіи своими силами.

Право выражаеть собою лишь отрицательную сторону нравственнаго начала, поскольку правомъ не допускается, чтобы какоелибо лицо было только средствомъ или вещью для другого, и, слъдовательно, признается отрицательная безусловность лица какъ свободнаго. Но положительная сторона нравственнаго начала, требующая, чтобъ я не только не нарушалъ свободы другого, но и содъйствоваль ему, отождествляя свою цель съ чужою, это положительное правственное требование остается внъ сферы права и правомърнаго государства. Съ юридической точки зрвнія каждое лицо въ предвлахъ сакона можеть ставить себъ какія угодно цъли, хотя бы совершенно эгоистическія и исключительныя, не имфющія никакой связи съ цфлями всёхъ другихъ. Если бы, напримёръ, кто-нибудь призналъ за цъль своей жизни нажить милліонъ, чтобы наслаждаться матеріальными благами, и если бы, при достижении этой пъли, онъ употреблялъ только легальныя средства, то, съ точки зрвнія права и государства, онъ не могъ бы встрътить никакого принципіальнаго возраженія. Отсюда ясно, что правомъ опредъляется только нормальный характеръ средствъ или способа дъйствія, а не цълей или предметовъ дъйствія. Съ точки эрънія права всь цьли безразличны, оно оставляеть ихъ совершенно неопредъленными. Для него нътъ нормальной цъли, нормальной воли или намъренія. Героическое самоотверженіе и своекорыстный разсчеть не представляють никакого различія сь точки зртнія права: оно не требуеть перваго и не запрещаеть второго. Правомърное государство въ своихъ законахъ не требуетъ и не можеть требовать, чтобы всь помогали каждому и каждый всьмъ; оно требуеть только, чтобы никто никого не обижалъ. Это есть требованіе справедливости. И въ самомъ дълъ, принципу права очевидно соотвътствуетъ въ нравственной природь человъка качество справедливости, представляющее лишь низшую отрицательную степень нравственнаго достоинства или добродътели, высшая и положительная степень которой дается въ симпатіи или любви, въ силу которой каждый не ограничиваетъ себя другимъ, а соединяется внутренно съ другимъ, имъя въ немъ свою положительную цъль; въ принципъ же справедливости не указывается никакой опредъленной цъли, а опредъляется лишь общій способъ или форма всякой дъятельности, ибо требованіе «никого не обижай» очевидно не говоритъ, что я долженъ дълать или къ чему стремиться, а только чего я долженъ избъгать при всякой дъятельности и при всякомъ стремленіи. Такимъ образомъ, правомърный порядокъ, основанный на равен-

ствъ и свободъ лицъ, представляетъ лишь формальное или отрицательное условіе для нормальнаго общества, то есть свободной общинности, но онъ не дастъ ей никакого положительнаго содержанія. Въ самомъ дълъ, и начало свободы, и начало единства или общинности (въ видъ равенства) являются въ правомърномъ порядкъ лишь съ отрицательной стороны, какъ пустыя неопределенныя формы. Правомърный порядокъ, реализуемый государствомъ, признаетъ свободу лицъ, но не даетъ для ихъ свободной дъятельности никакой общей цъли. Съ другой стороны, правомърный порядокъ утверждаеть и единство общества въ видъ равенства или равноправности; но это единство есть чисто отрицательное и внашнее. Лица соединяются здась не въ положительныхъ своихъ стремленіяхъ, не въ собственномъ сорержаніи своей жизни (оно остается здъсь случайнымъ и безконечно различнымъ, предоставляется всецъло личному произволу), они соединяются лишь въ своемъ внъшнемъ взаимодъйствіи, въ об-щей границь своихъ правъ. Они лишь соприкасаются другь съ дру-гомъ при взаимномъ столкновеніи, ограничивають, а не проникаютъ другъ друга. У нихъ нътъ ничего общаго кромъ закона. Но законъ не выражаетъ нисколько сущность личной жизни, онъ всегда остается для нея чёмъ-то вифинимъ: я могу всю жизнь прожить не сталкиваясь съ закономъ, и въ такомъ случат при исключительно-правомфрномъ порядкъ и никогда не почувствую реально своего равенства СЪ ДОУГИМИ.

Но если свобода и разумность и основанное на нихъ право опредёляють только форму или способъ человъческой дъятельности, то содержаніе этой дъятельности, жизненныя цъли и интересы остаются всецьло въ сферъ матеріальной. Но въ такомъ случать является очевидное потиворъчіе между формой и содержаніемъ, между цълями и средствами. Форма и способъ дъятельности (то есть правомърность, вытекающая изъ свободы и разума) являются какъ нъчто безусловное и духовное, содержаніе же, которое опредъляется этою безусловною формой (матеріальная жизнь), является какъ нъчто условное, случайное и ничтожное. Выходитъ, что человъкъ употребляетъ свою лучшую часть, свою человъчность (свсбоду и разумъ) единственно на служеніе низшей природъ, вполнъ оправдывая замъчаніе Гётевскаго Мефистофеля:

Ein wenig besser würd' er leben Hätt'st Du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben; Er nennt's Vernunft und braucht's allein, Nur thierischer als jedes Thier zu sein.

Человъкъ, возвышаясь въ разумномъ самосознании надъ матеріальною природой, не можетъ ее имътъ своею цълью. Безусловная форма требуетъ безусловнаго содержанія, и выше правомърнаго порядка — порядка отрицательныхъ средствъ — долженъ стоятъ положительный порядокъ, опредъляемый абсолютною цълью.

#### XXI.

# Религіозное начало въ человъкъ. Общество какъ религіозный союзъ или церковь.

Право и на правъ основанное государство разсматриваютъ человъка въ его собственномъ элементъ какъ существо разумно-свободное. Правовой порядокъ по своему чисто-формальному характеру именно вполнъ соотвътствуетъ свойствамъ свободы и разумности, составляющимъ формальное опредъленіе человъка. Поэтому тотъ, кто въ теоріи придаетъ верховное значеніе началу формальному или раціональному, для кого истина заключается въ разумномъ мышленіи и нравственность въ формъ свободы, необходимо будетъ видъть въ

государствъ высшую и окончательную форму общества человъческаго, и въ универсальномъ царствъ права апогей человъческой исторіи. И это было бы такъ, если бы можно было въ общественномъ идеалъ ограничиться исключительно человъческимъ, раціональнымъ элементомъ. Но невозможно устранить того факта, что самъ человъкъ является себъ не только какъ человъкъ, по вмъстъ съ тъмъ и столько же — какъ животное и какъ богъ. Фактически несомивино — какое бы мы этому факту ни давали объясненіе — фактически несомивино, что въ человъкъ, рядомъ съ разумнымъ сознаніемъ, дълающимъ его существомъ человъческимъ, всегда остаются матеріальным влеченія, дълающія его существомъ природнымъ, и влеченія мистическія, дълающія его существомъ божественнымъ или демоническимъ.

Человъкъ не хочетъ и не можетъ быть *только* человъкомъ, и это есть лишь примънение закона общаго для всего конкретнаго или живого бытія.

Denn Alles sich mit göttlichem Erkühnen Zu übertreffen strebt.

Это положительное самоотрицаніе требуется самымъ понятіемъ жизни, какъ внутренняго взаимодъйствія многихъ разнородныхъ элементовъ въ живущемъ, вслъдствіе чего если бъ опо захотьло ограничиться только однимъ элементомъ, только своимъ собственнымъ опредъленіемъ и своею собственной формой бытія, то это было бы для него равносильно смерти: оно потеряло бы то самое. что стремилось удержать.

Denn Alles muss in Nichts zerfallen, Wenn es im Sein beharren will.

Если, какъ мы видъли прежде, человъкъ не исчерпывается свойствами существа природнаго, матеріальными влеченіями и интересами (обусловливающими общество матеріальное или экономическое), если онъ по существу своему стремится осуществить формальное начало свободы и разумнаго равенства и въ этомъ стремленіи создаетъ правомърный порядокъ или общество гражданское, — то точно также человъкъ не исчерпывается и характеромъ существа разумно-свободнаго, характеромъ чисто формальнымъ и посредствующимъ. Въ самомъ дълъ, «существо разумно-свободное» значитъ существо изъ себя дъйствующее и самоопредъляющееся; но этимъ нисколько не указывается самый предметъ и содержаніе дъйствія. Между тъмъ дъятельность человъческая должна имъть опредъленный предметъ, и

при томъ этимъ предметомъ не могутъ быть тѣ внѣшнія и случайныя вещи, къ которымъ стремится человѣкъ природный; ибо человѣкъ въ разумномъ сознаніи уже опредѣлился какъ лицо, т. е. какъ существо самостоятельное, для котораго было бы противорѣчіемъ полагать свою цѣль во внѣшнихъ и случайныхъ вещахъ, ибо это значило бы подчиняться имъ и, слѣдовательно, терять свою самостоятельность (поскольку стремясь къ какой-нибудь вещи какъ цѣли, я тѣмъ самымъ признаю ея власть надъ собою). Безъ противорѣчін съ самимъ собою человѣкъ можетъ подчиниться только объекту безусловному, то естъ такому, который самъ по себѣ желателенъ или къ которому человѣкъ долженъ стремиться по разуму, — долженъ потому, что въ самосознаніи человѣка, какъ существа разумно-свободнаго, уже заключается формальная безусловность, но безусловная форма требуетъ безусловнаго содержанія, и безусловность субъективнаго сознанія должна быть восполнена безусловнымъ объектомъ.

Стремленіе человъка къ безусловному, то есть стремленіе быть встьмо въ единствъ или быть всеединымъ — есть несомнънный факть. Въ этомъ стремленіи человъкъ является какъ существо потенціально нли субъективно безусловное. Дйствительно же и объективно-безусловное есть то, которое не стремится только быть всемъ или всеединымъ, а дъйствительно заключаетъ все (всёхъ) въ своемъ единствъ, или асти есть всеединое. Такая дъйствительная безусловность есть и настоящая цёль человека. Но такъ какъ действительно, въ данномъ своемъ состояніи, какъ конечное существо, человъкъ не есть всеединое, а только безконечно малая единица, имъющая все другое вит себя, то поэтому стать встив онъ можеть только въ положительномъ взаимодъйствіи со встми другими, отказавшись отъ своей всьхъ другихъ, — относясь къ нимъ не какъ къ границъ своей свободы, а какъ къ ея содержанію и объекту. Въ такомъ положительномъ отношени каждое существо не ограничивается всеми другими (какъ въ правовомъ порядкъ), а восполняется ими. Такое единеніе существъ, опредъляемое безусловнымъ или божественнымъ началомъ въ человъкъ, основанное психологически на чувствъ любеи и осуществляющее собою положительную часть общей нравственной формулы, - образуеть общество мистическое или религіозное, то есть перковь.

Хотя очевидно, что божественное начало въ своей истинъ, то

есть какъ дъйствительно безусловное, все собою обнимаетъ и не можетъ исключать никакого начала и элемента бытія, но отвлеченный умъ можетъ утверждать это начало въ его особенности какъ исключительное, внъ другихъ, то есть внъ человъческаго и природнаго начала, или въ прямой противоположности съ ними. Такое отвлеченное пониманіе и утвержденіе божественнаго начала въ примъненіи къ общественному идеалу, то есть непосредственно къ идеалу церкви, порождаетъ принципъ отвлеченнаго клерикализма и ложной теократіи.

#### XXII.

Отвлеченный клерикализмъ или ложная теократія. Отвлеченный дуализмъ церкви и государства. Переходъ къ опредъленію истинной или свободной теократіи.

Если мы отвлечемъ безусловное или божественное начало отъ начала чисто человъческаго и отъ начала природиаго или отъ разума и матеріи, то мы получимъ Бога внъшняго человъку и природъ, Бога исключительнаго и въ себъ замкнутаго; но такъ какъ въ качествъ безусловнаго Онъ не можетъ терпътъ рядомъ съ собою ничего другого, то здъсь необходимымъ является для него отрицательное отношеніе къ этому другому, то есть отрицательное отношеніе къ началу человъческому и началу природному — къ разуму и къ матеріи.

Понимаемое такимъ образомъ божественное начало должно стремиться къ полному поглощенію и уничтоженію чуждыхъ ему элементовъ, и если оно удовольствуется вмѣсто этого ихъ подчиненіемъ и порабощеніемъ, если оно вмѣсто того, чтобъ уничтожать, будетъ только подавлять, то это является простою милостью или благодатью, а логически говоря — непослѣдовательностью.

И дъйствительно, отвлеченный клерикализмъ (полнъйшее историческое выражение коего мы находимъ въ западной католической церкви, но который не чуждъ и другимъ учреждениямъ этого рода) именно такъ и относится къ человъческому и природному началу, какъ въ личной, такъ и въ общественной жизни.

И, во-первыхъ, въ личной, внутренней жизни подавляется начало чисто человъческое или раціональное, начало разума и внутренней свободы, свободы совъсти. Разумъ отрицается какъ начало возмущенія, и слъпая въра, робкая въра, боящаяся уяснить себъ свой предметъ, не ръшающаяся глядъть на него во всъ глаза, вмъняется въ величайшее достоинство. За разумомъ не признается права голоса не только въ области теологіи, но и въ его собственной области — въ области философской и научной: и здъсь ръшающее значеніе усвояется церковной власти, основывающейся на преданіи. Такъ какъ Богъ понимается только какъ внъшнее существо, чуждое человъку и природъ, то понятно, что и откровенія такого Бога принимаются только во внъшнемъ фактъ — въ молніяхъ и громахъ, совершенно заглушающихъ тихій голосъ разума и совъсти. Вмъстъ съ началомъ раціональнымъ подавляется во имя Божіе и начало природное въ личной жизни человъка — начало страсти и похоти, увлеченія и интереса, оно признается зломъ безусловно. Природа, не менъе чъмъ разумъ, является началомъ гръха и паденія.

Natur ist Sünde, Geist ist Teufel. Чувственность признается какъ нѣчто не долженствующее быть, ея существованіе есть нѣчто безусловно-ненормальное, есть лишь слѣдствіе грѣхопаденія; но грѣхъ долженъ быть искупленъ, чувственность должна быть подавлена, отсюда аскетизмъ, умерщвленіе плоти, не какъ частное временное средство нравственной и физической плоти, не какъ частное временное средство нравственной и физической гигіены (каковое значеніе должно принадлежать аскетизму несомнѣнно), а какъ нѣчто безусловно-нормальное, какъ постоянный предметъ усилій, какъ главное содержаніе нравственной жизни.

Этому подавленію раціональнаго и природнаго начала въ личной жизни человъка соотвътствуетъ въ сферъ общественной стремленіе отвлеченнаго клерикализма подчинить внъшнимъ образомъ общество гражданское и экономическое власти общества духовнаго, стремленіе внъшней насильственной теократіи, подавляющей государственные и экономическіе интересы въ ихъ собственной сферъ, стремленіе церкви не только указать общія цъли, но и опредълять частныя средства соціальной дъятельности человъчества — управлять и хозяйничать во всъхъ областяхъ человъческаго общества.

Но такъ какъ ни уничтожить, ни окончательно подавить человъческаго и природнаго начала въ человъчествъ невозможно, то стремленія клерикализма въ этомъ смыслъ необходимо оказываются неосуществимыми, и ложная теократія поневоль принуждена всту-

пить въ сдълку съ враждебными ей элементами. Окончательнымъ выраженіемъ этой сдълки явялется принципъ полнаго отдъленія духовной области отъ свътской, или принципъ «свободной церкви въ свободномъ государствъ».

Но легко видъть, что и этотъ принципъ выражаетъ собою требованіе неосуществимое. Дъло въ томъ, что духовная и свътская область — область церкви съ одной стороны и государства (и земства), съ другой — не суть двъ отдъльныя, другъ отъ друга совершенно независимыя сферы, — а только двъ стороны или, точнъе, двъ степени одной и той же сферы, — именно сферы практической, нравственной или общественной, — сферы дъятельной жизни. И хотя эта сфера, разумъется, представляеть множество различныхь элементовъ, при чемъ основное значеніе принадлежить различію духовнаго и свътскаго элемента, но очевидно, что вслъдствіе единства сферы и единства самихъ дъятелей, ибо предполагается, что всъ члены даннаго общества принадлежать одинаково и церкви и государству, невозможно допустить, чтобы двумъ общественнымъ элементамъ заразъ принадлежало одинаково верховное значение въ жизни лица и общества: такой безусловный дуализмъ дълалъ бы невзоможною самую жизнь, которая есть не что иное какъ постоянное единство вскхъ проявленій субъекта. Совершенно очевидно, что человъкъ не можеть подчинять свою нравственную дъятельность заразъ двумъ безусловнымъ правиламъ, имъть въ виду двъ высшія цъли. Тъмъ очевиднъе эта невозможность въ томъ случать, когда эти два правила или эти двъ цъли, принимаемыя за безусловныя, могутъ вступить другь съ другомъ въ прямое противоръчіе. А это несомнънно имъетъ мъсто относительно принциповъ церкви и государства. Принципъ государства есть формальная справедливость. Если теперь это начало въ своей отвлеченности будетъ принято какъ верховное и безусловное правило дъятельности, то всъ положительныя стремленія и мотивы человъческой жизни, и прежде всего любовь, на которой должно основываться духовное общество, потеряють всякое объективное и обязательное значеніе и во всёхъ случаяхъ должны будутъ безусловно подчиняться формальному закону юридической справедливости. Девизомъ здъсь будетъ: Pereat mundus, fiat justitia. Церковь напротивъ по принципу своему должна смотръть на справедливость лишь какъ на посредственную и переходную ступень нравственнаго достоинства, должна придавать ей, следовательно, лишь условное значеніе. Единственнымъ безусловнымъ и въчнымъ началомъ жизни должна здъсь быть любовь. Законъ упраздняется благодатью. Все проходитъ, говоритъ апостолъ, одна любовь никогда не перестаетъ. Но съ точки зрънія безусловной любви справедливость является какъ нъчто неполное, несовершенное, радикально недостаточное. Болъе того, съ точки зрънія безусловной любви исключительно формальная справедливость является какъ величайшая неправда — summum jus, summa injuria.

Но такъ какъ оба эти принципа имъютъ совершенно общее примъненіе (то есть каждый изъ нихъ можетъ примъняться къ любому частному случаю, къ любому дъйствію человъческой воли), то, признавая ихъ независимое значеніе и равенство, пришлось бы въ каждомъ частномъ случать опредълять свою волю двумя несовмъстимыми началами, что, очевидно, невозможно. Нельзя же въ самомъ дълъ серьезно предлагать такое раздъленіе духовной и свътской сферы, по которому я долженъ бы былъ къ одному и тому же человъку относиться въ качествъ христіанина по принципу безусловной любви, а въ качествъ гражданина по принципу формальной справедливости; нельзя же въ самомъ дълъ допустить, чтобъ я могъ дъйсмвишельно любить по-христіански, какъ ближняго, того самаго человъка, котораго я, въ качествъ судьи, посылаю на висълицу.

Кто придаетъ дъйствительно безусловное значеніе божественному началу, тотъ не можетъ рядомъ съ нимъ допускать какъ равноправное съ нимъ какое-нибудь другое начало, чуждое или даже противоположное ему. Если сказано: воздавайте Божіе Богу, а Кесарево Кесарю, то не должно забывать, что Кесарь (то есть государственная власть) былъ въдь еню царства Божія, Кесарь былъ представителемъ не свътскаго начала только, а начала языческаго, и. слъдовательно, въ этомъ случать безусловное раздъленіе церковной и государственной области является совершенно естественнымъ и необходимымъ, ибо что общаго у Христа съ Веліаромъ?

Но когда Кесарь входить въ царство Божіе и признаеть себя его служителемъ, тогда положеніе, очевидно, измѣняется — въ единомъ Царствъ Божіемъ двухъ отдѣльныхъ властей одинаково безусловныхъ, очевидно, быть не можетъ. Именно потому, что Царство Божіе не отъ міра сего, а свыше, оно и должно подчинить себъміръ сей, какъ нѣчто низшее, ибо Христосъ же сказалъ: «Я побѣдилъ міръ». И когда самъ міръ, сдѣлавшись христіанскимъ, при-

зналь эту побъду, то онъ тъмъ самымъ отказался отъ своей безусловной независимости, и уже не можетъ по справедливости ставить себя наряду со своимъ побъдителемъ, не можетъ имътъ притязанія на равноправность съ нимъ.

Кто же не признаетъ дъйствительной безусловности божественнаго начала, тотъ, значитъ, не признаетъ его совсъмъ, ибо Богъ пе можеть быть частью, — Онь по понятію своему есть единое все. Но кто не признаетъ совсъмъ божественнаго начала, тотъ не имъетъ основанія вообще давать какое бы то ни было місто мистическому союзу въ человъческомъ обществъ, для него церковь вообще есть лишь остатокъ старыхъ суевърій, долженствующій исчезнуть съ прогрессомъ человъчества. Такимъ образомъ, если для человъка, последовательно стоящаго на религіозной точке эренія, церковь, какъ Царство Божіе, должно обнимать собою все безусловно, то для человъка чуждаго религіи и также послъдовательнаго церковь не имъетъ никакого законнаго мъста въ человъчествъ, — она должна быть просто упразднена. Но и съ этой и съ другой точки зрвнія церковь, какъ отдъльное учреждение, наряду съ государствомъ (свободная церковь въ свободномъ государствъ не можетъ быть въ принципъ допущена: въ первомъ случат это для нея слишкомъ мало. во второмъ — слишкомъ много. И, дъйствительно, мы видимъ, что исторически раздъление духовной и свътской области всегда является какъ вынужденная сдълка между гражданскимъ обществомъ, освободившимся внутренно отъ религіознаго начала и стремящимся къ совершенному упразднению церкви, но еще недостаточно сильнымъ для этого, и теократіей, внутренно враждебною гражданскому обществу и стремящеюся къ его совершенному подчиненю, но уже лишенною необходимыхъ для этого силъ. Такимъ образомъ, «свободная церковь въ свободномъ государствъ» не выражаетъ собою никакого принципа. а есть лишь практическая непоследовательность, столь же неустой чивая исторически, какъ и логически.

Итакъ, если съ одной стороны духовное (религіозное) и свътское пачало въ человъческомъ обществъ не могутъ устранить или упразднить другъ друга, но, какъ одинаково коренящіеся въ существъ человъка, являются одинаково необходимыми, и если, съ другой стороны, какъ было сейчасъ показано. эти начала не могутъ существовать совмъстно, рядомъ. въ качествъ двухъ совершенно независимыхъ и въ отъльности своей безусловныхъ началъ. — то. очевидно. не-

обходимо, чтобъ они были между собою въ нъкоторомъ внутреннемъ гармоническомъ отношеніи или синтезъ, при чемъ значеніе верховнаго и безусловнаго начала принадлежало бы одному изъ этихъ элементовъ и именно божественному, такъ какъ онъ по существу своему имъетъ характеръ безусловности, и разъ только дъйствительно признается, необходимо признается какъ безусловный; другой же, мірской элементъ долженъ находиться къ первому въ отношеніи свободнаго подчиненія, какъ совершенно необходимое и законное средство, орудіе и среда для осуществленія единой, божественной цъли. Чтобы составить себъ опредъленное понятіе объ этомъ синтезъ, образующемъ собою свободную теократію, мы должны ближе разсмотръть истинную сущность религіознаго начала въ человъческомъ обществъ.

### XXIII.

. Значеніе истиннаго религіознаго начала въ нормальномъ обществъ.

Идеалъ свободной общинности, то есть положительнаго равновъсія и внутренняго единства между всеми и каждымъ, между общественнымъ и личнымъ элементомъ — этотъ идеалъ, какъ мы видъли, не можеть быть осуществленъ, если мы ограничимся одною матеріальною стороной человъка, опредъляющею общество, какъ союзъ экономическій; матеріальныя влеченія и интересы, господствующіе въ этой области, не дають, по существу своему, никакого основанія ни настоящему единству, ибо матеріальный интересъ самъ по себъ эгоистиченъ и исключителенъ, ни свободъ, ибо человъкъ является здёсь какъ только одна изъ природныхъ силъ, вслёдствіе же естественнаго неравенства этихъ силъ и борьбы ихъ необходимо происходить подчинение однъхъ другимъ и, слъдовательно, свобода личности ничьмъ не обезпечивается. Правда, соціализмъ, ограничиваясь исключительно природнымъ элементомъ человъка, пытается тъмъ не менъе (въ нъкоторыхъ изъ своихъ ученій) въ самой эмпирической природъ человъка найти нъкоторое основание для истинной общинности, именно въ такъ называемыхъ симпатическихъ чувствахъ или соціальномъ инстинкть (инстинкть альтруизма). Но помимо того,

что инстинкты или безсознательныя побужденія по мірть развитія человічества вообще слабіноть, уступая місто сознательнымь мотивамь, такь что если бъ общественность могла основываться только на инстинкть, то умственный прогрессъ быль бы для общества роковымъ путемъ къ разложению, а также и помимо того, что соціальный инстинктъ всегда имъетъ очень тъсные предълы и вообще, какъ было показано въ одной изъ первыхъ главъ, представляетъ интенсивность, обратно пропорціональную экстенсивности, — помимо всего этого, симпатическое чувство, разсматриваемое какъ только фактическое и, слъдовательно, случайное свойство человъческой природы (случайное въ томъ смыслъ, что у однихъ фактически преобладають чувства симпатическія, а у другихъ — эгоистическія), очевидно, не можеть служить общимо и необходимымо основаниемь человъческаго союза, а съ другой стороны, это симпатическое чувство не можеть здёсь предлагаться и какъ идеальная норма, ибо съ точки зрънія природы оба противоположные инстинкта, и альтруизмъ и эгоизмъ, будучи, несомнънно, одинаково присущими человъческой природь, имьють совершенно одинаковыя права (какъ это было также показано выше, когда мы говорили о границахъ эмпирической или природной морали вообще). Но не только въ природномъ или матеріальномъ элементь человька, а также и въ его раціональномъ или формальномъ характеръ, который объективируется въ правовыхъ и гражданскихъ отношеніяхъ и создаетъ правомърный государственный порядокъ, правственно-общественный идеалъ — идеалъ свободной общинности, не находить своего настоящаго основанія. Хотя эдісь и является и вкоторое равновъсіе личнаго и общественнаго начала въ видъ юридическаго равенства, въ силу котораго всъ равны предъ общимъ правовымъ закономъ, но это равновъсіе есть чисто внъщнее и отрицательное. Все равны передъ закономъ, это значитъ-всь одинаково ограничиваются закономъ, или всь въ равной мъръ ограничивають другь друга; такимъ образомъ, здъсь иътъ никакого внутренняго и положительнаго единства между всеми, а только правильное ихъ раздъление или разграничение. Внутри общей границы каждый предоставляется самому себь, и хотя этимъ утверждается индивидуальная свобода, но совершенно неопредъленная и безсодержательная, зато внутреннее единство и общинность совершенно теряются. Самое опредъление человъка, какъ существа разумно свободнаго, от куда вытекають всё правовыя понятія, не представляеть собою сам-

по себъ еще никакого положительнаго нравственнаго идеала. Понятіе нравственнаго вообще относится прежде всего къ цели (или намъренію), а потомъ уже къ средствамъ или способу дъйствія, ибо если мы не назовемъ нравственнымъ человъка, который, слъдуя знаменитому правилу, употребляеть пурныя средства для хорошей цели, то еще менъе можно назвать правственнымъ такого человъка, который хорошими средствами стремится достигнуть дурной цели. Между тъмъ понятіе разумности и свободы съ вытекающимъ изъ нихъ понятіемъ формальной справедливости или права нисколько не опредъляють цели, а только способь действія и, следовательно, относятся къ области средствъ. Въ самомъ дълъ, если я свободно поставлю себъ безиравственную цъль и буду достигать ея благоразумными и легальными, то есть формально-справедливыми средствами, то я буду вполнъ удовлетворять формальному качеству существа свободно-разумнаго и, вмъстъ съ тъмъ, очевидно, буду въ прямомъ противоръчіи съ нравственнымъ идеаломъ.

Такимъ образомъ, ни элементъ матеріальнаго интереса, присущій человѣку какъ существу природному, ни элементъ права, присущій ему какъ человѣку, то есть какъ существу разумно-свободному, не соотвѣтствуютъ сами по себѣ нравственному началу, и, слѣдовательно, и реализація этихъ двухъ элементовъ въ видѣ общества экономическаго (земства) и общества гражданскаго или политическаго (государства) 70 еще не есть осуществленіе нравственнаго или нормальнаго общества, не удовлетворяетъ еще общественному идеалу.

Согласно этому послъднему, каждый человъкъ не долженъ быть ни средствомъ чужой дъятельности (какъ въ обществъ исключительно экономическомъ), ни границей ея (какъ въ обществъ исключительно гражданскомъ или правовомъ), — онъ долженъ быть ея *цълью* въ собственномъ смыслъ этого слова, т. е. не случайнымъ и условнымъ предметомъ дъятельности (каковымъ каждый является для другихъ въ естественномъ порядкъ), а предметомъ постояннымъ и безуслов-

<sup>79</sup> Обыкновенно различають гражданское общество (bürgerliche Gesellschaft) отъ государства, но въ такомъ случав нодъ гражданскимъ обществомъ разумбють то, что я называю обществомъ экономическимъ или земствомъ; принятая мною терминологія болве соотвётствуетъ собственному смыслу слова "гражданскій", которое этимологически вполев однозначаще со словомъ "политическій" (πολιτεία — гражданство).

нымъ, — въчною идеей. Но значение безусловнаго предмета или цъли, очевидно, не можетъ принадлежать бытію частичному и случайному, — на такое значение имъетъ право только абсолютная полнота бытія, т. е. все или всь во одномо (всеединое или абсолютное), и, слъдовательно, каждый можеть быть безусловною цълью или предметомъ для другого лишь въ томъ случав, если онъ (каждый) извъстнымъ образомъ содержитъ или носитъ въ себъ это все, извъстнымъ образомъ выражаетъ собою это всеединое, или, иными словами, если каждый по самой своей сущности или идеж есть необходимый и незамънимый членъ въ составъ всеединаго организма, такъ что, ставя себъ цълью (или любя въ истинномъ смыслъ этого слова) каждаго, я ео ipso, въ силу внутренней неразрывной связи, имъю цълью и всъхъ, и точно такъ же, наоборотъ — ставя себъ цълью вськъ, я ео ірго имъю предметомъ и каждаго въ частности, поскольку дъйствительное все, то есть совершенное цълое, немыслимо безъ какой-либо изъ своихъ составныхъ единицъ. Только въ такомъ абсолютномъ порядкъ любовь является не случайнымъ состояніемъ субъекта (какова она въ порядкъ естественномъ), а необходимымъ закономъ его бытія, безъ котораго онъ самъ не можетъ имъть безусловнаго значенія (быть темъ, чемъ онъ должень и хочеть быть), ибо это значеніе дается ему только внутреннею связью со всёми, какъ носителю всеединаго, а любовь есть именно выражение этой связи, этой внутренней существенной солидарности всьхъ.

Любовь какъ частный и случайный фактъ, несомивно, существуетъ и въ естественномъ порядкв, — но какъ всеобщій и необходимый законъ, то есть въ формв нравственнаго принципа, она не можетъ утверждаться ни на матеріальной, ни на раціональной почвв, ни съ точки зрвнія разума. Въ самомъ двлв, на матеріальной или эмпирической почвв мы видимъ въ людяхъ только отдвльныя, случайныя, то есть лишь фактически существующія и также фактически исчезающія существа съ различными случайными стремленіями и инстинктами; въ примвненіи къ такимъ существамъ любовь какъ всеобщій законъ, то есть требованіе любить всвхъ и каждаго, или ставить всвхъ и каждаго своею двиствительною и положительною цвлью, является и физическою и логическою невозможностью; физическою потому, что наши непосредственныя личныя отношенія, въ которыхъ только и можеть выражаться двиствительная любовь къ людямъ какъ отдвльнымъ фи-

зическимъ существамъ, по необходимости ограничиваются очень узкимъ кругомъ: логическою потому, что дъйствительная любовь требуеть полнаго отождествленія себя съ любимымъ, то есть съ его цълями, а такъ какъ эмпирическія или матеріальныя цъли людей безконечно разнообразны и между собою противоположны, то, отождествляя себя съ ними всеми, я долженъ быль бы ставить для своей дъятельности множество другъ друга уничтожающихъ цълей, и, следовательно, моя деятельность, заключая въ себе внутреннее противоръчіе, была бы логически невозможна. Съ другой стороны, въ порядкъ раціональномъ, съ точки зрънія чистаго разума, для меня имъетъ значение только то, что есть общаго во всъхъ людяхъ, то есть ихъ свободная личность, опредъляемая равенствомъ, — съ этой точки эртнія мы имтемъ предъ собою не живыхъ людей, а только отвлеченныя юридическія лица, составляющія предметь формальной справедливости, а не любви. Съ этой точки зрвнія я хоть и имвю своею цълью все человъчество, но лишь какъ общее понятіе, безо всякаго прямого отношенія къ жизни действительныхъ людей, — съ этой точки зрвнія важна только идея человічества вообще, благо же и даже жизнь дъйствительныхъ людей не имъютъ никакого значенія; это безразличный матеріаль, на которомь должна проявляться сила справедливости. Если тамъ, въ натуральномъ порядкъ, нравственное начало гибнеть въ промиворьчии частностей, то здъсь, въ порядкъ раціонально-правовомъ, оно исчезаетъ въ безразличіи общаго. Любовь, какъ правственное начало, по необходимости есть витств и живая личная сила, и универсальный законь, а потому предметомъ и содержаніемъ такой дюбви не можетъ быть человъкъ какъ эмпирическое явленіе, ниже какъ понятіе разума: первое (эмпирическое явленіе) не удовлетворнеть любви какъ всеобщему безусловному закону, второе (понятіе разума) не соотвътствуеть любви какъ живой личной силь: невозможно любить истинною, то есть совершенною любовью ни челована вообще, ни каждаго человака ва его виашпей исчезающей цъйствительности.

Если, такимъ образомъ, нравственное начало не находить себъ мъста ни въ натуральномъ, на въ раціональномъ порядкъ, то. очевидно, имъ предполагается высшій, абсолютный порядокъ, соотвътствующій третьему высшему элементу въ существъ человъческомъ— злементу мистическому или божественному; если человъкъ какъ существо природно матеріальное, а равно в человъкъ какъ существо

свободно-разумное и не можеть быть безусловною цёлью или предметомъ безусловной любви, то таковою цёлью и предметомъ можетъ быть лишь человёкъ какъ существо божественное, человёкъ въ Богё или человёкъ какъ богь — такой человёкъ, который «имъетъ область чадомъ Божіимъ быти». И если, очевидно, такое божественное значеніе можетъ принадлежать каждому существу не въ его отдёльности, а лишь въ связи со всёми, то самая связь эта, очевидно, не есть та, которую мы знаемъ изъ естественнаго порядка — механическая связь интересовъ и правъ, а нёкоторая другая, внутренняя связь любви и свободнаго единства, — иными словами, мы должны предположить, что человёческія существа находятся между собою не только въ извёстныхъ натуральныхъ и раціональныхъ отношеніяхъ, изъ которыхъ вытекаютъ союзы экономическіе и политическіе, но что они также связаны болёе тёсною связью со стороны своей внутренней сущности, образуя единый божественный организмъ или живое тёло Божіе.

Но въ этомъ божественномъ порядкъ человъкъ (каждый) какъ извъстное выражение всего или нъкоторая божественная идея (человъкъ въ своемъ идеалъ) является лишь предметомъ созерцанія, а не пъятельности, а любовь здъсь можетъ быть только какъ внутреннее пассивное состояніе, а не какъ дъятельное отношеніе; поэтому и мистическій порядокъ самъ по себъ хотя и содержить въ себъ безусловное основание нравственнаго закона, но не даетъ мъста дли его практическаго осуществленія, ибо въ области въчныхъ идей или сущностей все неизменно пребываеть въ абсолютной полноте бытія, чемь совершенно исключается деятельный практическій элементъ. Но такъ какъ божественное или мистическое начало хотя в есть высшее центральное въ человъкъ, но не единственное, такъ какъ человъкъ не ограничивается и этимъ началомъ, такъ какъ онъ не есть только божественная идея или сущность, а вивств съ темъ, несомнънно, есть и свободный разумъ и природная сила, то такимъ образомъ раціональный и природный (матеріальный) элементъ, несомнънно, необходимые для полноты существа человъческаго, представляють собою мъсто для реализаціи того нравственнаго закона, внутреннее существенное основание котораго заключается въ элементъ мистическомъ. Человъкъ есть божественная идея, но такъ какъ онъ сверхъ того есть свободное я (самоопредъляющійся субъекть) и еще природное животное существо, и такъ какъ единство человъческой индивидуальности, очевидно. требуетъ, чтобъ эти три элемента были

соглашены между собою сообразно собственному значеню каждаго изъ нихъ, то отсюда и является для человъка задача: осуществить свою божественную идею (или себя какъ божественную идею) въ своемъ естественномъ бытіи, то есть въ своемъ человъческомъ (раціональномъ) и своемъ природномъ (матеріальномъ) элементъ. А такъ какъ человъкъ есть божественная идея только во внутреннемъ единствъ со всъми, въ единствъ всечеловъчества, или въ безусловной любви, то и осуществленіе человъкомъ его божественнаго начала въ низшихъ элементахъ есть не что иное какъ осуществленіе всеединства или релаизація абсолютной любви въ относительномъ міръ разума и природы.

Если въ мистическомъ элементъ человъка дается ему всеединство какъ абсолютное состояніе, какъ неподвижная цѣль жизни, то въ своемъ чисто-человъческомъ (раціональномъ) и своемъ природномъ (матеріальномъ) элементахъ онъ находитъ необходимыя средства для дѣятельнаго, практическаго осуществленія или обнаруженія этой въчной цѣли, которая сама по себъ, въ своей особенности, выше всякой дѣятельности и пребываетъ въ вѣчномъ неизмѣнномъ покоъ во

Легко видёть, что если два низшіе элемента въ существъ человъка относятся къ высшему какъ средства къ цѣли, то при этомъ ихъ общемъ относительномъ значеніи они, однако, представляють существенное различіе между собою, а именно: элементь чисто человъческій или раціональный, выражающійся въ формахъ разумности и свободы, служить формальнымъ средствомъ или представляетъ тотъ способъ, посредствомъ котораго или чрезъ который осуществляется божественная идея въ человъчествъ, природный же или эмпирическій элементъ служитъ мамеріальнымъ средствомъ для этого осуществленія, даетъ тотъ матеріаль, въ которомъ, или ту вещественную основу, на которой осуществляется божественная цѣль.

Признаніе раціональнаго начала какъ формальнаго средства для осуществленія божественной иден означаеть, что эта идея, составляю-

<sup>80</sup> Исключительное погруженіе человіческаго духа въ его вічную, неподвижную ціль, безъ стремленія осуществить, реализовать эту ціль въ относительной области средствь, въ измінчивомъ мірів дівительности, — такое одностороннее направленіе духа въ вічному выражается какъ отвлеченное начало квістизма, въ силу котораго человіть стремится, хотя конечно безуспішно, быть всегда причастнымъ того невозмутимато покоя вічности, который присущь бытію абсолютному.

щая въчную сущность человъка, вмъсть съ тъмъ, должна быть имъ свободно усвоена и разумно осуществлена во внъшнихъ явленіяхъ. Свободно усвоена, — то есть будучи въ немъ, она должна стать также для него и от него, онъ долженъ отъ себя, своею собственною дъятельностью, овладъть этою идеей, то есть сознать ее. Божественная идея, пребывающая сама по себъ въ мистическомъ порядкъ, должна войти въ процессъ разумнаго сознанія, должна быть сознана человъческимъ разумомъ. Это требование заразъ утверждаетъ божественное начало въ его безусловномъ достоинствъ какъ не ограничивающееся темною областью непосредственнаго чувства и въры, и вмёсть съ темъ устраняеть односторонность отвлеченнаго мистицизма, а съ практической стороны признаніемъ свободы въ усвоеніи божественнаго начала отнимаеть основание у отвлеченнаго клерикализма и ложной теократіи; съ другой же стороны, само раціональное или чисто-человъческое начало съ признаніемъ его законныхъ правъ (какъ формальнаго средства, необходимаго для реализаціи божественной идеи) теряетъ основаніе для своихъ незаконныхъ притязаній; ибо очевидно, что если только высшая цёль действительно сознана какъ такая во всей своей безусловности, то разумъ и свобода человъческие могутъ имъть притязание лишь на значение средствъ или орудій для осуществленія этой сознанной высшей цёли. Въ самомъ дълъ, и логически ясно, и исторически несомнънно, что одностороннее самоутвержденіе человіческаго, раціональнаго начала, его исключительность и отрицательное отношеніе къ началу божественному или мистическому является лишь неизбежнымъ следствіемъ исключительности, съ которою утверждается это последнее, когда въ одно и то же время это начало признается безусловно недоступнымъ для разума, то есть ирраціональнымъ не по существу только, но и по формъ, и вмъстъ съ тъмъ требуется, чтобы разумъ безусловно подчинялся во всемъ, то есть и въ своей собственной, раціональной сферъ, этому чуждому началу; когда же мистическое начало само вводится въ форму разума и дълается предметомъ свободнаго усвоенія, тогда потребности человъческаго элемента находять нормальное удовлетвореніе, и отрицаніе теряеть объективную почву.

Если, такимъ образомъ, форма свободы и разумности въ осуществлени бежественной идеи дается началомъ человъческимъ, то матеріальная основа этого осуществленія есть данная природа и прежде всего данная природа каждаго человъка, то есть совокупность

натуральных свойствъ, влеченій, инстинктовъ и интересовъ, составляющихъ его внѣшній эмпирическій характеръ, который такимъ образомъ служитъ необходимою подкладкой для реальнаго бытія или проявленія вѣчной сущности человѣка. Какъ источникъ реальной силы для идеи, наше матеріальное существо не должно быть подавляемо; оно должно быть развито и обработано какъ необходимое орудіе высшей цѣли. Цѣль же эта есть реализація, то есть полное воплощеніе божественнаго начала, то есть совмѣстное одухотвореніе матеріи и матеріализаціи духа, или внутреннее согласіе и равновѣсіе обоихъ началъ.

Резюмируя сказанное, мы получаемъ полное опредъленіе человъка или человъчества съ точки зрънія религіознаго начала, — я говорю человъка или человъчества, ибо съ религіозной точки зрънія истинный, нормальный человъкъ безусловно солидаренъ со всъми или мыслимъ только во всемъ и точно такъ же всъ немыслимы безъ него: человъкъ или человъчество есть существо, содержащее въ себъ (въ абсолютномъ порядкъ) божественную идею, то есть всеединство, или безусловную полноту бытія, и осуществляющее эту идею (въ естественномъ порядкъ) посредствомъ разумной свободы въ матеріальной природъ.

Этимъ прямо опредъляется значение истиннаго религіознаго начала въ жизни человъческаго общества: оно есть тотъ абсолютный предметъ, та неподвижная цъль, которая должна двигать естественныя силы человъчества, реализуясь въ нихъ такъ, чтобы воля Божія, то есть безусловная любовь или всеединство, совершалась на землъ (въ естественномъ порядкъ) какъ она есть на небесахъ (въ порядкъ абсолютномъ или мистическомъ).

Примѣняя это общее понятіе къ конкретнымъ формамъ земныхъ человѣческихъ союзовъ, легко уже вывести нормальное отношеніе мистическаго общества (церкви) къ союзамъ естественнымъ—гражданскому и экономическому.

### XXIV.

Внутренняя связь общественныхъ сферъ въ свободной теократіи.

Противоръчіе во взаимномъ отношеніи религіознаго начала въ человъческомъ обществъ (представляемаго церковью) и начала мір-

ского (представляемаго гражданскимъ и экономическимъ обществомъ) — противоръчіе, выражающееся въ томъ, что эти два начала не могуть ни упразднить одно другое, ни существовать рядомъ какъ двъ независимыя сферы жизни — это противоръчіе совершенно устраняется признаніемъ естественнаго порядка какъ порядка необходимых в средство, а порядка религіознаго, или мистическаго, какъ порядка безусловных прией, которыя могуть быть реализованы только теми остественными средствами; этимъ признаніемъ заразъ полагается и совершенная самостоятельность этихъ двухъ порядковъ, такъ какъ они существують съ одинаковою необходимостью, и вмъств съ темъ ихъ полное внутреннее единство, такъ какъ естественный порядокъ, будучи реально самостоятельнымъ, получаетъ, однако, все свое идеальное содержание (прыв) отъ порядка мистическаго, которому, такимъ образомъ, и принадлежитъ идеальное первенство, нисколько не нарушающее реальной самостоятельности порядка естественнаго, такъ какъ превосходство пъли самой по себъ не мъщаетъ ей нуждаться въ формальныхъ и матеріальныхъ средствахъ для ея осуществленія и съ этой стороны зависьть оть нихъ. Такъ, единство организма осуществляется лишь въ различіи его формъ и множественности его элементовъ и въ этомъ смыслъ зависитъ отъ нихъ.

Въ абсолютномъ порядкъ или въ области мистической господствуетъ полное единство всъхъ въ безусловной любви. Но если бы между всъми не было никакого различія, то и любви не на чемъ или не въ чемъ было бы проявляться; единство было бы пустымъ и мертвымъ безразличіемъ. Уже въ самомъ абсолютномъ порядкъ должно быть различіе, ибо хотя каждый носитъ или выражаетъ собою одну и ту же абсолютную идею (всеединство), но каждый особеннымъ образомъ или но-своему, что и дълаетъ его необходимымъ, даетъ ему основаніе бытія въ абсолютномъ организмъ, такъ какъ если бы всъ одинаковымъ образомъ воспринимали и выражали абсолютную идею, тогда не было бы надобности во многихъ, — довольно было бы одного, въ такомъ случать не было бы и всеединства, то есть не было бы и абсолютной идеи, а было бы только пустое безразличіе или чистое ничто.

Религіозное начало требуеть, чтобы каждое существо, каждый члень общества имблъ безусловное значеніе въ положительномъ смысль, то есть, чтобъ онь быль безусловно необходимъ для бытім вебхъ, для всесдинам (ўниворгальном) (упланова, но это во онно

только при томъ условін, что каждый имбеть некоторую коренную особенность, отличающую его отъ всёхъ другихъ и дающую ему опредъленное и никъмъ другимъ незамънимое мъсто и значение въ составъ абсолютнаго цълаго. Такимъ образомъ, хотя всъ равно участвують въ абсолютной идев или входять въ составъ всеединства, но каждый, въ силу своего собственнаго качества, представляя эту идею особеннымъ образомъ, самъ является какъ нъкоторая особенная спеціальная идея, необходимая для полноты всеединаго; другими словами, хотя вст они по отношенію къ цалому или въ абсолютномъ (sub specie aeternitatis) тождественны между собою, какъ всъ конечныя величины равны между собою по отношенію къ величинъ безконечной, но взаимное ихъ отношение другъ къ другу, въ силу особенности или спеціальной идеи каждаго, необходимо является различнымъ. Такъ и въ вещественномъ организмъ, хотя всъ его элементы и органы равно участвують въ жизни цёлаго и въ этомъ смыслъ равны между собою, но вмъстъ съ тъмъ они необходимо различаются другь отъ друга по ихъ относительнымъ положеніямъ и функціямъ въ организмъ: нервныя клъточки и волокна, напримъръ, тъснъе связаны, болъе солидарны между собою, нежели съ волокнами мускульными или съ клъточками эпителія. Точно такъ же и въ организмъ духовномъ: тъ лица, особенности или идеи которыхъ представляють болье тысную и прямую связь между собою, должны и сами находиться въ болъе тъсныхъ и прямыхъ отношеніяхъ другь къ другу, нежели къ другимъ лицамъ, — то есть, иными словами, они должны составлять некоторое особенное общество или братство, основанное на внутреннемъ сродствъ ихъ идей и на вытекающей отсюда общности ближайшей цъли. Такимъ образомъ, кромъ общей связи всеединства, является въ духовномъ организмъ множество частныхъ связей, расчленяющихъ его на особенныя общества или братства, подобно тому, какъ и всякій вещественный организмъ представляеть собою сложение многихъ системъ и органовъ, изъ которыхъ каждый можеть разсматриваться какъ особый частный организмъ, входящій въ составъ организма болье общаго.

Итакъ, идеальное духовное общество (церковь) представляетъ собою сложную филіацію частныхъ обществъ или братствъ, опредъляющуюся свободнымъ выборомъ по внутреннему сродству индивидуальныхъ идей или назначеній. Здѣсь осуществляется, такимъ образомъ, принципъ свободы частныхъ союзовъ. Но это не есть пустая

отвлеченная свобода, такъ какъ здёсь предполагается нёкоторое опредёленное содержаніе или идея, осуществляемая частнымъ союзомъ, дающая ему raison d'être, и вмёстё съ тёмъ входящая въ составъ или образующая нёкоторую внутреннюю часть идеи всеобщей или всеединой. Здёсь, такимъ образомъ, свобода частныхъ союзовъ безусловно оправдывается тёмъ, что цёль этихъ союзовъ есть дёйствительно идеальная, то есть входитъ въ содержаніе всеобщей или абсолютной цёли общества. Эта послёдняя (всеединство) является общимъ безусловнымъ центромъ, къ которому свободно (по собственному назначенію или идеё) тяготёютъ всё частныя братства, такъ что здёсь неограниченный федерализмъ совпадаемъ съ безусловною централизаціей.

Таково идеальное духовное общество (церковь), представляющее собою абсолютный порядокъ человъчества, основанный всецъло на идеальной общности и идеальныхъ различіяхъ. Но человъчество существуетъ не въ абсолютномъ только, но и въ естественномъ порядкъ; человъкъ есть не идея только, но и самоутверждающаяся сила или реальное лицо. Человъкъ не есть идея, — онъ долженъ еще сдълаться или стать идеей, то есть осуществить ее въ себъ, какъ и все человъчество должно осуществить въ себъ свою идею, то есть всеединство; и если бытіе идей въ абсолютномъ порядкъ есть въчное и неизмънное, то усвоеніе и осуществленіе ихъ человъкомъ и человъчествомъ въ естественномъ порядкъ (подлежащемъ формъ времени) является, вообще, какъ процессъ, какъ поступательное движеніе, а въ частности для отдъльныхъ индивидуальностей это усвоеніе является не только постепеннымъ для каждой изъ нихъ, но и неодновременнымъ по отношенію къ другимъ.

Такимъ образомъ, кромѣ вѣчнаго и неизмѣннаго различія между лицами, — различія по ихъ спеціальной идеѣ или по той части или сторонѣ всеединой идеи, которую выражаетъ каждый, — необходимо является еще различіе въ степени усвоенія каждымъ самаго идеальнаго начала вообще, то есть различіє въ степени нравственнаго совершенства. Если въ абсолютномъ порядкѣ каждый, такъ сказатъ, вполнѣ покрывается своею идеей или адэкватенъ ей, то въ порядкѣ естественномъ (и въ этомъ его характеристическій признакъ) лицо не покрывается еще вполнѣ своимъ идеальнымъ содержаніемъ или назначеніемъ и, слѣдовательно, здѣсь важно не только, какая идея у даннаго лица (различіе качественное), но и насколько онъ ею про-

никнуть, другими словами, насколько онъ близокъ или далекъ отъ правственнаго совершенства (различе количественное). Здёсь является великое множество степеней, и само собою ясно, что въ нормальномъ порядкъ общественное положение каждаго должно опредъляться не только свойствомъ той идеи, которой онъ есть выразитель, но и степенью его проникновенія этою идеей, то есть степенью его идеальности или нравственнаго достоинства. Чёмъ болёе усвоилъ человъкъ идею, тъмъ болъе онъ долженъ имъть вліяніе на другихъ, то есть темъ на обширнейшую сферу должно распространяться его дъйствіе, тъмъ высшее положеніе должень онь занимать въ обществъ. Иными словами: степенью идеальности должна опредъляться степень значенія и власти (авторитета) лица. Обземъ правъ долженъ соотвытствовать высоть внутренняго достоинства. Этимъ дастся праву положительное содержаніе, изъ котораго прямо вытекаетъ реальный принципъ правильнаго гражданскаго (политическаго) строя — принципъ іерархическій, начало власти.

Это начало не можетъ имъть мъста въ абсолютномъ порядкъ какъ такомъ (въ области мистическаго союза или царства Божія), но оно является совершенно необходимымъ при осуществленіи божественной цели въ порядке естественномъ. Въ абсолютной сфере самой по себъ, каждое существо, какъ необходимая и незамънимая часть или элементь абсолютнаго цёлаго, имъеть значение безусловное, и при томъ, такъ какъ здёсь, въ области въчнаго и неизмъннаго, не можетъ быть никакого развитія или процесса, то каждое существо здёсь уже есть безусловное, а не становится только таковымъ, следовательно, здесь не можетъ быть степеней постоинства. и хотя каждый имъетъ эдъсь свою собственную идею (основное качество) или въчную особенность, но различіе этихъ особенностей не есть различіе совершенства. Въ порядкъ же естественномъ, который и есть не что иное какъ постепенное осуществление или расчленение того, что заразъ и слитно дано въ порядкъ абсолютномъ, вслъдствіе необходимаго при этомъ временнаго процесса является различіе въ относительномъ положеніи отдъльныхъ существъ, то есть въ большей или меньшей близости ихъ къ осуществленію абсолютной цели и, следовательно, различіе въ степеняхъ совершенства, откуда естественно вытекаеть различие въ значении и власти.

Это значеніе не касается безусловнаго значенія лица какъ та-

кого, — въ этомъ всв равны, — а только его временнаго и относительнаго положенія или состоянія. Именно потому, что каждый признается безусловнымъ и при томъ въ положительномо смысль. то есть съ требованіемъ осуществленія этой безусловности, — а не такъ, какъ въ отвлеченно-правовомъ порядкъ, гдъ за лицомъ хотя и признается безусловное право, но дъйствительное осуществление его, то есть пополненіе безусловной формы безусловнымъ содержаніемъ, предоставляется произволу и случайности или даже дълается совстви невозможнымъ, — именно потому, говорю я, что въ нормальномъ обществъ безусловное значение каждаго понимается въ положительномъ смысль, такъ что является задача осуществить это значеніе, именно въ силу этой задачи, если данное лицо въ данное время, то есть при данной степени своего развитія, не заключаеть въ себъ самомъ или не обладаетъ само по себъ необходимыми средствами для разръщенія этой безусловной задачи, оно свободно и естественно подчиняется темъ, кто, находясь на высшей степени духовнаго совершенства, можетъ дать эти средства, — подчиняется свободно, потому что цель этого подчиненія, то есть осуществленіе своего безусловнаго значенія или достиженія идеальной полноты бытія, эта цёль есть собственная цёль каждаго, и кто хочеть цёли, естественно хочеть и средствъ.

Такимъ образомъ, если религіозное общество (церковь), соотвътствуя порядку безусловному, представляетъ собою въчное божественное начало, начало внутренняго единства или любви, въ которой в для которой всв равны безусловно, то задачею же общества гражданскаго (государства) является последовательное применение этого высшаго начала къ порядку естественному, то есть къ относительнымъ различіямъ, какія представляются человьчествомъ, какъ развивающимся во времени или находящимся въ естественномъ процессъ. Одно и то же начало любви, примъняясь къ существамъ, стоящимъ на различныхъ степеняхъ развитія, по необходимости становится различнымъ. Любовь, сохраняя свое существенное тождество, темъ не менъе въ своемъ дъйствительномъ проявлении должна принимать тотъ или другой видъ, соотвътствующій относительному состоянію того, къ кому она примъняется. Другими словами: хотя абсолютное благо (въ абсолютномъ порядкъ) для всъхъ одно и то же, но относительное благо, то есть проявление абсолютнаго въ порядкъ естественномъ или временномъ процессъ, различно для каждаго,

именно: оно соотвътствуетъ степени развитія каждаго. Это соотвътствіе есть справедливость въ положительномъ ея выраженіи: suum cuique tribuere. Въ этомъ положительномъ выраженіи справедливость, — «очевидно, есть не что иное какъ форма любви, и форма совершенно необходимая». Въ самомъ дълъ, внутреннее основание и безусловное начало правственной дъятельности, то есть начало и основаніе, въ силу которыхъ должно дълать добро другимъ, есть безь сомнънія любовь; но способъ и видъ нравственной дъятельности, опредъляющій какъ и какое добро должно дълать тому или другому, очевидно, не вытекаетъ изъ одной безусловной любви (въ которой нътъ различій), а обусловливается относительнымъ положеніемъ или степенью развитія того или другого, такъ что неравные неравное и получають; но неравенство воздъйствія, обусловленное неравенствомь дъйствія, есть возстановленное равенство или справедливость. Такимъ образомъ, распредъление добра (въ силу любви) между всъми по необходимости сообразуется (въ силу справедливости) съ относительнымъ качествомъ каждаго, а это значитъ, что справедливость есть необходимая форма любви; и если, какъ мы знаемъ, любовь есть нравственный принципъ церкви, а справедливость — нравственный принципъ государства, то мы легко поймемъ внутреннюю органическую связь, въ которой находится государство, какъ область формальных средствъ, съ церковью, какъ областью существенныхъ пълей. Ибо цёль — благо всёхъ и каждаго — полагается только любовью, въ которой всъ одинаково имъютъ другъ для друга значеніе безусловной цъли, но при осуществленіи этой цъли въ естественномъ порядкъ каждый является не только цълью, но и средствомъ, значеніе же средства или ближайшей, относительной ціли опредвляется его отношениемъ къ цъли безусловной, и такъ какъ въ естественномъ порядкъ, въ силу присущаго ему неравенства, всъ существа не одинаково близки къ безусловной цъли, то они не могутъ имъть и одинаковаго значенія, но значеніе ихъ здісь всеціло опреділяется ихъ относительною близостью къ безусловной пъли (всеединству), такъ что справедливое неравенство въ этой сферъ служитъ выраженіемъ тому же самому принципу, который въ сферъ религіозной выражается какъ безусловное равенство.

Каждый, будучи въ божественномъ порядкъ (церкви) безусловною цълью равною со всъми другими (ибо въ безусловномъ нътъ неравенства), является вмъстъ съ тъмъ при постепенномъ осуще-

ствленіи этого порядка въ порядкі естественномъ (государстві) какъ средство неравное, но равномітрное со всіми другими.

Божественный порядокъ имъетъ дъло съ въчною сущностью человека, съ его умопостигаемымъ характеромъ или идеей, съ этой стороны всв равны (ибо различие идей не есть неравенство), и эта существенная одинаковость или равенство всёхъ выражается какъ любовь, встать соединяющая; но человтить, существо разумно-свободное, осуществляя свою въчную идею во времени, можеть давать ей то или другое болъе или менъе адэкватное выражение, проявлять ее съ большею или меньшею полнотою. Способъ этого временнаго проявленія и составляеть такъ называемый эмпирическій характерь человъка, дълающій его членомъ порядка естественнаго (относительнаго). Здъсь уже теряется простое непосредственное равенство всъхъ, — ибо эмпирическимъ характеромъ именно выражается различная степень осуществленія идеи, — здёсь можеть быть равенство только относительное, а именно: всъ, различаясь между собою или имъя разное положение и значение, въ цъломъ сохраняють равенство относительно того общаго, къ которому они одинаково относятся или которое служить для нихъ всёхъ равною мёрой, такъ что здёсь простое единство любви превращается въ сложное и относительное единство равномърности или справедливости, при чемъ такъ какъ естественный порядокъ вообще есть лишь необходимое средство для осуществленія порядка абсолютнаго и, слёдовательно, для каждаго отдъльнаго существа его эмпирическій характеръ служитъ лишь средствомъ и средою для осуществленія его характера умопостигаемаго или безусловной идеи, то очевидно, что общею мърой, опредълнющею значение каждаго въ естественномъ порядкь, должно служить соответствие его даннаго эмпирическаго характера съ его въчнымъ назначениемъ въ порядкъ абсолютномъ, или съ его умопостигаемымъ характеромъ. Разумъется, и въ этомъ относительномъ порядкъ, въ естественныхъ отношеніяхъ людей, опредъляемыхъ ихъ произволомъ, можетъ существовать и дъйствовать начало любви; но такъ какъ здъсь это начало является какъ возможность, какъ нъчто случайное, что можеть и не быть, и при дъйствительномъ проявленіи степень силы его для каждаго даннаго случая различна и зависить отъ чисто-эмпирическихъ условій, то любовь и не можетъ имъть въ этой сферъ значенія общаго, всеединящаго начала, каковымъ здъсь является справедливость, по существу своему могущая

имъть обязательный характерь и въ порядкъ естественномъ, такъ какъ ею опредъляется не столько внутреннее состояніе существа (какъ въ любви), сколько способъ его дъятельности или его внъшнихъ отношеній, могущихъ подчиняться опредъленному внъшнему закону, такъ что если нельзя обязать человъка имъть любовь, то можно и должно требовать отъ него, чтобъ онъ дъйствовалъ справедливо: это требованіе человъкъ можетъ исполнить, какъ существо свободно-разумное, тогда какъ для того, чтобъ имъть любовь (безусловную или универсальную, этого одного качества разумной свободы еще не достаточно.

Но человъкъ не есть только существо религіозное, движимое любовью, и вмъстъ съ тъмъ существо раціональное (свободно-разумное), управляемое справедливостью, онъ имъетъ еще прежнее опредъленіе, по которому онъ есть существо матеріальное (природное), стремящееся къ наслажденію; и въ истинномъ понятіи человъка и человъческаго общества это третье опредъление такъ же внутренно связано съ двумя первыми, какъ и они между собою. Въ самомъ дълъ, если движущимъ началомъ дъятельности въ нормальномъ обществъ должна быть признана любовь, способомъ же ея осуществленія или формальнымъ средствомъ — справедливость, то матеріей этого осуществленія, матеріальнымъ средствомъ и вмъстъ съ тъмъ окончательнымъ результатомъ дъятельности, несомнънно, является наслажденіе или польза, какъ совокупность наслажденій. Любовь посредствомъ справедливости должна быть реализована въ пользъ. Дъятельность, исходящая изъ любви и принимающая форму справедливости, воплощается въ матеріальной пользъ. Если весь естественный порядокъ или, что то же, міровой процессъ имветъ своею цълью осуществление абсолютной идеи (всеединства), то, очевидно, это осуществление не должно останавливаться на полдорогъ, не должно ограничиваться волею и разумомъ человъка, но должно распространяться и на чувственную, матеріальную природу, и она должна быть воспринята въ сферу всеединства, должна сдълаться основою и вмъстъ съ тъмъ крайнимъ выражениемъ абсолютной идеи. Если, какъ мы видъли, начало матеріальной пользы само по себъ или въ своей исключительности не можетъ имъть опредъленнаго значенія въ обществъ, то какъ основа и крайняя реализація другого, высшаго начала, оно является необходимымъ, и та сфера общества. которая имъетъ матеріальный интересь или пользу своею спеціальною задачей, должна быть признана какъ необходимая составная часть въ цёльномъ организмё нормальнаго общества, и въ этомъ смыслё общество, какъ союзъ экономическій (земство), имѣетъ опредёленное самостоятельное значеніе, не можетъ быть упразднено пли поглощено никакою другою общественною сферой.

Но какъ формальное начало справедливости, которымъ опредъляется гражданскій (политическій) строй нормальнаго общества, при всей своей самостоятельности не есть, однако, верховное безусловное начало общества, а служить необходимымь средствомь и формой для осуществленія абсолютной идеи (всесдинства, морально выражающейся какъ любовь) и только отъ нея получаетъ свое высшее освященіе, точно такъ же и матеріальное начало пользы, которымъ опредъляется дъятельность человъка, направленияя на внъшнюю природу. и обнимающій эту дъятельность экономическій строй общества, также имъя независимое значение въ этой сферъ, не можетъ быть высшимъ началомъ всего общественнаго организма, а есть лишь крайняя реализація той же безусловной идеи чрезъ посредство идеи формальной; только отъ этихъ идей получаетъ свое истанное нормальное значение и идея пользы, это значить. что истынно полезнымъ или нормально-экономическимъ можетъ быть признано только такое распредъление труда и богатства, которое удовлетворяетъ. во-первыхъ, абсолютному требованію любви и, во-вторыхъ, формальному требованію справедливости.

Какъ только признано, что матеріальное благосостояніе не есть само по себъ цъль, а только условіе и средство, то, очевидно, идея любви не требуетъ въ этомъ отношеніи, чтобы каждому доставлялось возможно наибольшее экономическое благосостояніе. Очевидно, общество очень плохо удовлетворяло бы требованію любви, если бы предоставляло большія матеріальныя средства тъмъ своимъ членамъ, которые способны, по степени своего развитія, находить въ этихъ средствахъ высшее благо и послъднюю цъль жизни и употреблять ихъ только для удовлетворенія мизшихъ инстинктовъ. Также очевидно, что и справедливость вовсе не требуетъ разенства матеріальнаго богатства, ибо если существуетъ неравенство личнаго досточнства и значенія, то равенство богатства было бы при этомъ несправедливо, такъ какъ богатство есть необходьмое средство для полной реализаціи личнаго достоннства и значенія. Очевидно, не можеть быть никакого справедливаго основанія къ тому, чтобы лицо.

стоящее на низкой степени внутренняго достоинства, а потому и значенія, въ нормальномъ обществъ обладало большимъ богатствомъ, которымъ оно могло бы только злоупотреблять; также несправедливо было бы, если бы лицо, обладающее высшимъ внутреннимъ достоинствомъ, а потому и высшимъ значеніемъ, въ нормальномъ обществъ принуждено было заниматься физическимъ трудомъ наравнъ съ другими. Очевидно, справедливость требуетъ, чтобы трудъ и богатство были распределены въ обществе соответственно внутреннему достоинству и гражданскому значенію его членовъ. Этимъ вмъстъ съ тъмъ будетъ удовлетворено и требование любви; въ самомъ дълъ, такъ какъ степень внутренняго достоинства опредъляется мърою преобладанія идеи всеединства надъ дичною исключительностью или эгоизмомъ, то лица, стоящія на высокой степени достоинства и соотвътственно этому по праву обладающія и обширнъйшими матеріальными средствами, очевидно, будутъ пользоваться этими средствами лишь на благо другимъ и, следовательно, владея богатствомъ на основаніи справедливости, будуть употреблять его на служеніе любви, такъ что и здёсь, какъ вездё, формальное начало справедливости будеть являться лишь какъ средство или условіе абсолютнаго начала любви

На указанныхъ основаніяхъ и хозяйственная область общества является осуществленіемъ свободной общинности (то есть идеи всеединства въ ея соціальномъ выраженіи), и въ ней находять свое примиреніе, соединяются въ высшемъ синтезъ противоположныя въ своей отвлеченности начала общинности и индивидуализма; ибо первое изъ этихъ началъ получаетъ свое полное удовлетворение въ единстве цели, которой служить здесь вся экономическая деятельность, въ общемъ мотивъ любви, отдающей свое другимъ и исключающей всякую насильственную борьбу, всякую истребительную конкуренцію; второе же начало — начало индивидуальности, получаеть свое справедливое примънение въ томъ, что юридическое обладание матеріальнымъ богатствомъ, право употреблять его на пользу всъхъ, сбусловливается степенью индивидуального развитія. Если, такимъ образомъ, неограниченная конкуренція, со всеми вытекающими изъ нея бъдствіями, устраняется здёсь единствомъ цъли, общей для всъхъ, то возможность эксплоатаціи труда капиталомъ также устраняется благодаря тому, что обладателями капитала являются въ нормальномъ обществъ лучние люди, опредъляющие свою дъятельность нравственнымъ началомъ и, слёдовательно, не могущіе злоупотреблять своими преимуществами. Такимъ образомъ хотя цивилизованныя формы производства и экономической дёятельности вообще, именно раздёленіе труда, свободная конкуренція и раздвоеніе труда и капитала, сохраняются въ нормальномъ экономическомъ строї, но здёсь, благодаря тому, что всякая экономическая дёятельность и результать ея — богатство — являются не какъ цёль въ самомъ себё, а лишь какъ средство или матеріалъ для полнійшей реализаціи высшаго религіознаго начала, всё эти формы утрачивають свой острый исключительный характеръ, перестають служить эгоизму нікоторыхъ н быть источникомъ бёдствій для большинства; ибо здісь — въ нормальномъ обществі, управляемомъ религіознымъ началомъ, или въ свободной теократіи, всё солидарны вь одной общей цёли, и то, что идеть на благо однимъ, служить благу всёмъ.

Итакъ, въ нормальномъ обществъ (свободной теократіи) всъ различные элементы общества, всъ стороны и сферы общественныхъ стношеній сохраняются и существують, но не какь обособленныя, въ себъ замкнутыя области, равнодушныя другь къ другу или же стремящіяся къ исключительному преобладанію, а какъ необходимыя составныя части одного и того же сложнаго существа, совершенно между собою солидарныя, не механически другь друга ограничивающія, а органически другь друга проникающія и внутренно взаимодъйствующія, подобно тому, какъ проникають другь друга и внутренно взаимодъйствуютъ между собою различныя части организма физическаго, напримъръ система кровеносная съ системой мускульною и нервною. Здъсь невозможно противоръчіе и исключительность этихъ элементовъ, потому что если всъ другь для друга необходимы, то, следовательно, все въ одно и то же время и самостоятельны и вместе сь тымь зависимы отъ другихъ. Такъ, ограничиваясь тремя главными или основными сферами общества, мы видимъ, что союзъ религіозный или церковь, представляя собою абсолютный порядокь и утверждая безусловное начало любви какъ всеобщую цель, въ этомъ смысле совершенно самостоятельна (то есть какъ царство безусловныхъ цълей); но это абсолютное начало любен должно быть реализовано вы естественномъ порядкъ, независимо отъ церкви существующемъ, безусловная цъль должна быть осуществлена въ области относетельныхъ средствъ, и съ этой стороны, то есть со стороны средствъ для своего осуществленія, религіозное начало, или церковь, зависить оть области

гражданской (государства), дающей ему формальныя средства (справелливый порядокъ), и отъ области экономической (земства), дающей ему матеріальныя средства для его осуществленія. Далье, государство имъетъ совершенно самостоятельное значение какъ область формальныхъ отношеній, опредъляемыхъ справедливостью, какъ особая формальная связь, соединяющая людей однимъ общимъ закономъ въ относительномъ порядкъ; но именно въ силу формальнаго характера справедливости необходимо требуется для нея какое-нибудь солержаніе, и съ этой стороны государство является зависимымъ какъ отъ перкви, дающей ему абсолютное содержание или высшую цъль, такъ равно и отъ общества экономическаго, въ которомъ оно находитъ матеріальное содержаніе или почву для своей формальной д'ятельности. Наконецъ, и общество экономическое, имъя независимое значение въ своей матеріальной сферъ, должно однако подчиниться и примиряющему началу любви, которое оно получаеть отъ церкви, и регулирующему началу справедливости, которое дается государствомъ. Такимъ образомъ эти три области, будучи самостоятельны въ одномъ смыслъ слова или въ одномъ отношеніи, зависять другь отъ друга въ другомъ смыслъ и другихъ отношеніяхъ, такъ что противодъйствіе и борьба между ними является, здёсь совершенно невозможными, какъ невозможны противодъйствіе и борьба между кровеносною и нервною системою одного и того же организма.

Таковъ общій характеръ нормальнаго челов'вческаго общества или свободной теократіи<sup>81</sup>.

## XXV.

Общій обзоръ предыдущаго. Вопросъ о возможности осуществить нравственный идеалъ, какъ неизбъжная граница всякой этики.

Мы получили общій отвіть на поставленный въ началі вопрось: что есть благо или чімь должна опреділяться нравственная (нормальная) воля и діятельность человіка.

<sup>81</sup> Считаю нужнымъ ограничиться пока этими общими указаніями на идеальный строй общества, такъ какъ болъе обстоятельное развитіе этой темы привело бы къ вопросамъ собственно политическимъ, которые не входять въ задачу настоящаго разсужденія.

Мы разсмотръли тъ отвъты на этотъ вопросъ, которые имъютъ общее философское значеніе. Ни одинъ изъ этихъ отвътовъ не быль нами отвергнуть, но каждый оказался въ своей отвлеченности нелостаточнымъ и требующимъ себъ дополненія въ другомъ. Прежде всего мы встрътились съ тъмъ элементарнымъ возгръніемъ, которое находить практическую норму въ наслажденіи, счастью, пользю (идонизмъ, гвдемонизмъ, утилитаризмъ); указавъ на неопредъленность этихъ понятій самихъ по себъ, мы нашли, что они получають нравственный смыслъ и могутъ служить дъйствительнымъ этическимъ принципомъ лишь въ томъ случать, если дъйствующій субъектъ обусловливаетъ свое наслаждение (счастье, пользу) наслаждениемъ (счастьемъ, пользою) другихъ, то есть, иными словами, если началомъ дъйствія является симпатическое чувство или любовь. Но ближайшій анализъ нравственнаго значенія этой последней показаль намь, что и она, какъ эмпирическое явление въ человъческой природъ, не можетъ служить безусловною нормой нравственной дъятельности, такъ какъ въ эмпирическомъ своемъ явленіи, какъ фактъ человъческой природы, любовь есть нъчто случайное и исключительное; для нравственнаго же пачала какъ такого, то есть въ его безусловномъ нормальномъ значеніи, оказалась необходимою форма всеобщности и необходимости, въ силу которой оно было бы не явленіемъ только, но и закономъ; это требованіе перевело нась изъ области матеріальныхъ началь этики въ область начала формальнаго (раціональнаго), развитаго до высочайшей степени въ нравственномъ ученіи Канта. Разсмотріввь съ нъкоторою подробностью это послъднее, мы пришли къ заключенію, что и форма долга (das Sollen), опредъляющая способъ нравственнаго дъйствія, не составляєть еще (вопреки одностороннему утвержденію самого Канта) полнаго опредъленія для безусловнаго начала правственности, что въ это опредъленіе безусловно должно войти и указаніе нормальнаго предмета или цели правственнаго хотенія и дъйствія; этотъ предметь мы нашли въ нормальномъ обществъ и такимъ образомъ перешли изъ области этики субъективной или индивидуальной въ область этики объективной или общественной. Здёсь, разсмотръвъ различныя соціальныя теоріи, придающія исключительное значеніе той или другой изъ основныхъ сферъ дъйствительнаго общества (каковыя общественныя сферы служать лишь объективнымъ выраженіемъ или реализаціей для того или другого элемента въ существъ человъка, на чемъ основывается соотвътствіе между частями этики субъективной и этики объективной), мы пришли къ истинному, то есть полному опредъленію нормальнаго общества, какъ такого, въ которомъ всё эти сферы, сохраняя свою относительную самостоятельность, не находятся однако во внёшнемъ механическомъ раздъленіи, а взаимно проникаютъ другъ друга какъ составныя части одного органическаго существа, необходимыя другъ для друга и соединенныя въ одной общей цёли и общей жизни.

Но такое внутреннее соединение оказалось возможнымъ только въ томъ случав, если въ основу будетъ положена та сфера общества, которая служить выражениемь абсолютного божественного начала въ человъкъ, ибо только это начало по самому существу своему какъ абсолютное (всеединое) не можетъ исключать или находиться во внъшнемъ отношении ни къ какому другому началу или элементу, а даеть имъ всёмъ мёсто и назначеніе, имёя въ каждомъ особое средство или орудіе для своего осуществленія, — въ какомъ отношеніи сохраняется и свобода отдъльныхъ элементовъ и ихъ внутреннее единство въ началъ божественномъ, такъ что, согласно этому, нормальное общество определилось какъ свободная теократія, осуществленіе которой и является такимъ образомъ конечною цѣлью дѣятельности; присоединяя же къ этому этическому опредъленію прежнія, мы получаемъ полное опредъление нравственной нормы, а именно: нравственно-нормальною должна быть признана такая дъятельность. которая, исходя изъ чувства любви (causa materialis нравственности), принимаетъ форму долга (causa formalis нравственности) и имъетъ своимъ предметомъ или цълью осуществление всеединаго богочеловъческаго общества (causa finalis нравственности). Это опредъление безъ сомнънія достаточно широко, чтобы обнять и совмъстить въ себъ все содержание нравственности какъ индивидуальной, такъ и общественной; но ръшеніемъ вопроса о содержаніи нравственности нисколько еще не ръшается вопросъ о возможности осуществить это содержаніе. Конечно, важно знать нравственный идеалъ, важно имъть опредъленное понятіе о такомъ предметъ дъятельности, который удовлетворяль бы внолив нравственнымъ требованіямъ, но именно потому, что это долженъ быть предметь двятельности, недостаточно знать о немъ, знать, въ чемъ состоить нравственный идеаль, должно имъть возможность осуществить его, а эта возможность не содержится ни въ какомъ этическомъ опредълении. Безъ сомнънія, всякій согласится, что свободная теократія, какъ мы ее опредълили, то есть основанный на любви и правдъ общественный строй, всеобъемлющій и всеединяющій, есть начто въ высшей степени желательное. Не есть ли это идеально-желательное вмъстъ съ тъмъ и реально-возможное? Существують ли на самомъ деле воистину тъ условія, которыя необходимы для осуществленія этого нравственнаго идеала? Не есть ли все это этическое построение одинь изъ тъхъ воздушныхъ замковъ или попросту мыльныхъ пузырей, изъ-за которыхъ практическіе люди, а равно и люди точной науки привыкли презирать умозрительную философію? Правда, и въ этомъ этическомъ построеніи мы имъли дъло съ дъйствительными элементами человъческаго духа и съ дъйствительными формами человъческаго общества; но то взаимное отношение этихъ элементовъ и формъ, которое признано нами за единственно нормальное и которое только и составляетъ нравственный идеалъ — это взаимное отношение не существуеть, оно выведено нами единственно изъ высшаго нравственнаго требованія, а потому вопросъ о возможности осуществить это требование въ дъйствительности, то есть привести существующие въ человъчествъ элементы къ опредъленному нами идеальному синтезу, — этотъ вопросъ остается вполив открытымъ, и очевидно онъ выводитъ насъ изъ предъловъ нравственной философіи, ибо всь принципы и понятія этическаго характера по существу своему выражаютъ лишь желательное и должное, а этотъ новый вопросъ относится къ возможному и дъйствительному. Ближайшій анализь этого вопроса должень указать намъ ту область, въ которой мы можемъ найти путь къ его разръшенію.

# XXVI.

Зависимость этики отъ метафизики. Несостоятельность отвлеченнаго морализма. Переходъ къ вопросу объ истинномъ знаніи.

Наше опредъление высшаго нравственнаго идеала основано на понятии человъка какъ существа религиознаго, на признании божественнаго начала въ человъкъ и человъчествъ. Мы должны были признать существование этого начала въ человъкъ какъ фактъ, но какъ фактъ оно есть только стремление: фактически несомивино. что

человъкъ имъетъ религіозное стремленіе, то есть стремленіе утверждать себя не какъ условное явленіе только, но и какъ безусловное существо, стремится утверждать себя въ Богъ или Бога въ себъ; но въдь предметъ этого стремленія можетъ быть иллюзіей, субъективнымъ призракомъ. Психологическое значеніе религіознаго начала въ человъкъ и историческое значеніе его въ человъчествъ не подлежитъ сомпънію, но въдь такое же психологическое и историческое значеніе принадлежитъ и всякому заблужденію, всякой умственной и нравственной аберраціи. Поэтому для того, чтобы признать за религіознымъ началомъ то безусловное значеніе, которое принадлежитъ ему ит идеалъ свободной теократіи, нельзя ограничиться однимъ указаніемъ на его психологическое и историческое значеніе (всегда условное), а необходимо ръшить вопросъ о подлинности или истинности его предмета.

Религіозное значеніе человъка состоитъ, какъ мы видъли, въ томъ, что онъ не есть только членъ естественнаго порядка явленій, внъшнимъ образомъ существующихъ въ последующихъ формахъ пространства, времени и механической причинности, но что онъ вмъстъ съ тъмъ и первъе того есть члент порядка абсолютнаго или божественнаго, въ силу котораго всв и каждый внутренно и существенно солидарны между собою въ абсолютномъ или всеединомъ (въ Богъ); это есть основа религи, но для полноты религіознаго опредъленія необходимо еще, какъ мы видъли, чтобъ эта основа была развита, то есть, чтобы человъкъ не только былъ въ абсолютномъ порядкъ (въ Богъ), но чтобъ онъ своею собственною дъятельностью осущеставляль этоть абсолютный порядокь въ порядкъ естественномъ, ибо только такое осуществление и образуеть свободную теократию. Но очевидно бытие человъка въ Богъ и осуществление имъ божественнаго начала необходимо предполагаютъ подлинное бытіе этого начала, его собственную дъйствительность. Такимъ образомъ вопросъ о предметной истинности религіознаго начала различается на слъдующіе три вопроса: 1) о подлинномъ бытін всеединаго существа или Бога, 2) о подлинномъ бытіи человѣка какъ существеннаго члена во всеединомъ, то есть о вѣчности человѣка или, съ отрицательной стороны, о независимости его по бытію отъ естественнаго порядка, то ость о его безсмертіи, и, наконецъ, 3) вопросъ о самостоятельности человъка въ его дъятельности, то есть о его свободъ 82.

<sup>82</sup> Впослъдствіи мы будемъ имъть случай показать, что два

Итакъ, лишь при утвердительномъ ръшении вопросовъ о быти Божіемъ, безсмертім и свободъ человъка можемъ мы признать возможность осуществленія нравственнаго начала. Полагая такимъ образомъ прямую зависимость этическаго вопроса отъ вопроса метафизическаго, мы становимся на точку эрвнія Канта, который, какъ извъстпо, утверждая безусловную обязательность нравственнаго начала, изъ нея выводилъ и необходимость бытія Божія, безсмертія и свободы, ограничивая достовърность этихъ метафизическихъ положеній ихъ нравственнымъ значеніемъ. Но если Кантъ, для котораго и нравственное начало сводилось лишь къ субъективному сознанію долга, могъ ограничиться признаніемъ этихъ метафизическихъ положеній какъ только нравственныхъ постулатовъ, то при объективномъ пониманіи нравственнаго начала, какъ выражающагося въ извъстномъ общественномъ идеалъ — именно свободной теократіи, которая можеть имъть положительный смыслъ только при дъйствительности Бога, безсмертія и свободы, — является необходимымъ убъжденіе въ этихъ метафизическихъ истинахъ какъ такихъ, то есть въ ихъ собственной теоретической достовърности независимо отъ ихъ практической желательности.

Такимъ образомъ по самому существу дъла мы должны устранить то весьма впрочемъ распространенное воззрѣніе, которое обособляеть нравственную область, придаеть ей безусловное значеніе, отрицая всякую зависимость должнаго отъ сущаго, этики отъ метафизики. Это возэръніе, которое можеть быть названо отвлеченнымъ морализмомъ, утверждаетъ, опираясь на фактъ совъсти, что при какихъ бы то ни было метафизическихъ убъжденіяхъ или при совершенномъ отсутствии таковыхъ человъкъ можетъ дъйствовать нравственно, такъ какъ онъ имъетъ для этого вполнъ достаточную норму и руководителя въ своемъ внутреннемъ нравственномъ сознаніи или совъсти и достаточный мотивъ въ своихъ нравственныхъ чувствахъ симпатіи и справедливости. Границы нравственнаго чувства были нами уже не разъ указаны, что же касается совъсти, то при всемъ огромномъ значеніи этого нравственнаго фактора, онъ имфетъ одинъ коренной нелостатокъ. Дъло въ томъ, что совъсть, какъ было уже къмъ-то замъчено. совершенно подобна тому демону, котораго вну-

послъдніе вопроса уже заключаются implicite въ первомъ, то есть, что бытіе Вога какъ всеединаго необходимо предполагаеть въчность и свободу человъка.

шеніями руководился Сократь. Какъ этогь демонъ, такъ и совъсть говорить намъ, чего мы не должны дёлать, но не указываеть намъ того, что мы делать должны, не даеть никакой положительной цели нашей гвятельности. Если же мы, не ограничиваясь этою отрицательною нравственностью, примемъ выведенное нами полное опредъленіе нравственнаго начала, въ которое входить и указаніе положительной пъли дънтельности, въ такомъ случав мы очевидно должны допустить, что съ признаніемъ этой цели, какъ действительной, необходимо связано убъждение въ ен осуществимости. Но осуществимость этой пели зависить очевидно не оть ея внутренняго достоинства или желательности, а отъ объективныхъ законовъ сущаго, которые составляють предметь не этики или практической философів, а философін чисто теоретической, принадлежить къ области чистаго знанія. Въ этой области долженъ быть решенъ вопросъ о подлинномъ бытіи истиннаго абсолютнаго порядка, на которомъ единственно можетъ основываться дъйствительная сила нравственнаго начала. Но рышить вопросъ объ истинъ какого-либо предмета мы можемъ лишь въ томъ случав, если мы знаемъ, въ чемъ состоятъ истинность вообще, то есть если мы имъемъ критеріи истины, — вопрось объ истинъ предмета предполагаетъ вопросъ объ истинности познанія, задача метафизическая требуеть предварительнаго ръшенія задачи гносеологической, къ которой мы теперь и должны перейти.

# XXVII.

Опредъленіе истиннаго какъ сущаго вообще. Недостаточность этого опредъленія. Общее понятіе о знаніи. Опредъленіе истиннаго какъ объективно-познаваемаго (испытываемаго) или какъ внѣшней реальности. Отвлеченный реализмъ.

Утвержденіе высшей цели и нормы для нашей нравственной деятельности требуеть, какъ мы видели, истиннаго знанія; чтобы должнымъ образомъ осуществлять благо, необходимо знать истину; для того, чтобы дъламь, что должно, надо знать, что есть.

Въ этомъ последнемъ выражении мы уже даемъ некоторое общее

опредъленіе истины, именно, опредъляемъ ее какъ то, что есть. Это опредъленіе настолько обще и широко, что противъ него никто не станетъ споритъ, а потому мы и должны положить его въ начало нашего изследованія, ибо нельзя принимать за основаніе положенія спорныя

Мы разумъемъ подъ истиной вообще то, что есть, и, сленовательно, истиннымъ знаніемъ называемъ знаніе того, что есть. Тому, что есть, противополагается то, что не есть. Но о томъ, что ни въ какомъ смысле но есть, или чего неть совсемь, мы ни мыслить, ни говорить не можемъ. Все, о чемъ мы мыслимъ или говоримъ, непремънно есть въ извъстномъ смыслъ (то есть по крайней мъръ въ нашей мысли или нашемъ словъ), и, слъдовательно, если мы подъ словомъ «есть» разумвемъ бытіе вообще, простое существованіе безо всякаго дальнъйшаго опредъленія, какъ и что есть, то мы должны будемъ сказать, что все есть или все истинно, а потому и всякое знаніе будеть истиннымь; а такъ какъ на самомъ деле мы, напротивъ, различаемъ истинное знаніе отъ мнимаго и истину отъ лжи, и даже самый вопрось объ истинъ и истинномъ знаніи, саман возможность этого вопроса зависить отъ такого различія между истиннымъ и ложнымъ (ибо если бы все было одинаково истиннымъ, то не о чемъ было бы и спрашивать), то очевидно мы не можемъ удовлетвориться понятіемъ простого бытія или бытія вообще какъ опредъленіемъ истины, а должны идти далье.

Не все, что существуеть, истинно есть. Существуеть и вымысель въ головъ человъка, существуеть и ложь въ словахъ человъка; между тъмъ мы не только не признаемъ ихъ за истинное, но и прямо противополагаемъ ихъ истинъ. Слъдовательно, недостаточно еще существовать или быть вообще: должно существовать опредъленнымъ образомъ, именно не въ качествъ вымысла или лжи (только въ умъ или словахъ субъекта), а нъкоторымъ другимъ образомъ или въ нъкоторомъ другомъ искомомъ качествъ, которое мы именно и называемъ истиной и которое намъ теперь можно будетъ опредълить по противоположности.

Въ самомъ дѣлѣ, мы знаемъ, что не есть истина, — именно вымыселъ, ложь и заблужденіе 83; мы знаемъ, что это неистинное хотя

<sup>88</sup> Отношеніе между этими тремя видами неистиннаго можеть опредёляться слёдующимъ образомъ: все неистинное есть вымыселъ то есть утвержденіе субъекта, не имёющее объективнаго основанія; но вымысель можеть или предлагаться просто какъ такой (собствен-

и существуеть, но существуеть только въ субъектъ (въ его мысли и словъ), внъ же его не имъетъ никакого бытія. Таковъ существенный характерь неистиннаго: мы именно потому и признаемъ вымысель или заблуждение таковыми, то есть неистинными, что они не существують внъ субъекта, лишены объективнаго бытія. Но если таковъ характеристическій признакъ неистиннаго, то характеристическій признакъ истины будеть очевидно заключаться въ противоположномъ, именно въ бытіи вні субьекта или въ объективной реальпости. Такимъ образомъ общее различие между истиннымъ и ложнымъ предполагаетъ различіе между темъ, что существуетъ только въ субъектъ (въ субъективномъ сознаніи), и тъмъ, что имъеть бытіе н внъ субъекта и что мы называемъ реальныма предметома или сешью. И если мы поль знаніемь вообще (въ широкомъ смысль) разумъемъ всякое утверждение субъекта о предметъ или все, что въ субъектъ относится имъ къ предмету или полагается о предметъ, то мы будемъ имъть истинное знание въ томъ случав, когда это отношеніе на діль опредвляется самимъ предметомъ, а не исходитъ изъ одного субъекта, то есть когда не субъекть самъ отъ себя извъстнымъ образомъ относится къ предмету (въ этомъ случав мы имвемъ только мнимое знаніе или заблужденіе, при чемъ и самый предметъ можеть быть измышлень субъектомъ), а когда существующій независимо отъ субъекта данный предметъ своимъ реальнымъ бытіемъ опредвляеть субъекть или ставить его въ извъстное отношение къ себъ, которое и есть подлинное, объективное знаніе, выражающее истину преимета.

Если такимъ образомъ различіе между ложью и истиной и характерическій признакъ послѣдней заключается въ томъ, что она имѣетъ свое основаніе внѣ субъекта, въ реальномъ предметѣ, то субъектъ для обладанія истиной долженъ всецѣло опредѣляться тѣмъ, что не есть онъ самъ, долженъ удерживаться отъ всякаго своего субъективнаго вмѣшательства въ дѣло познанія, долженъ относиться совершенно пассивно ко внѣшнему предмету. Если отношеніе между субъектомъ и предметомъ для того, чтобы быть истиннымъ или объективнымъ знаніемъ, то есть выражать истину предмета, а не мнѣніе

но вымысель), или вымысель можеть утверждаться субъектомь для другихъ какъ истина. — въ такомъ случав это будеть ложь, или ваконецъ вымыселъ можеть самимъ субъектомъ приниматься за истину, — въ такомъ случав это будеть заблужденіе.

субъекта, должно исходить изъ самого этого предмета, то очевидно субъектъ долженъ не полагать отъ себя это отношеніе, а находить его въ себъ, не производить, а испытывать его. Истинное знаніе должно быть опытожь, а не мыслью только.

Итакъ, мы получили новое опредъление истины, повидимому болъе содержательное, нежели прежнее. Со стороны бытія истина (точнъе: истинное или истинно сущее) есть вещь, то есть то, что существуеть само по себъ внь субъекта и независимо отъ него, — истина есть то же, что реальность; со стороны же знанія соотвътственно этому истина какъ реальность есть объективно познаваемое, то есть то, что субъекть находить въ себъ какъ данное или испытываетъ какъ независимо отъ него существующее. Истинность знанія опредъляется здъсь собственнымъ бытіемъ его предмета или внъшнею реальностью: истинно лишь такое знаніе, въ которомъ мы испытываемъ бытіе другого или подлежимъ этому бытію, какъ своему непосредственному предмету. Такимъ образомъ критерій истины полагается здъсь внъ насъ, внъ познающаго, въ независимой отъ, него реальности внъшняго предмета.

Если мы остановимся на этой точкѣ зрѣнія, то есть признаемъ, что вся суть истиннаго знанія и все различіе истиннаго отъ ложнаго состоитъ единственно въ томъ, что первое выражаетъ собою нѣкоторую внѣшнюю реальность, то мы получимъ принципъ отвлеченнаго реализма, — отвлеченнаго потому, что въ этомъ понятіи истины, какъ предметной реальности только, мы отвлекаемся ото всѣхъ опредѣленныхъ признаковъ бытія, ото всего многообразнаго содержанія дѣйствительности, и требуемъ только, чтобы было нѣкоторое объективное бытіе, нѣкоторая внѣшняя реальность, и непосредственное, пассивное отношеніе познающаго субъекта къ этой реальности, какова бы она впрочемъ ни была, считаемъ уже достаточнымъ для истинности познанія.

Что истинное знаніе должно быть реальнымъ, то есть должно выражать собою нѣкоторый дѣйствительный предметъ, что истина какъ такая не можетъ быть субъективною фантазіей или вымысломъ — это не подлежитъ никакому сомнѣнію. Предметная реальность есть первый необходимый признакъ, conditio sine qua non истины. Но возможно ли остановиться на этомъ элементарномъ опредѣленіи истиннаго знанія, какъ имѣющаго объективную реальность, возможно ли удовлетвориться для истины однимъ этимъ признакомъ?

## XXVIII.

Критика отвлеченнаго реализма съ чисто-логической точки зрѣнія. Чувственный опытъ какъ знаніе непосредственной дѣйствительности. Противорѣчія въ непосредственной дѣйствительности. Истинность всеобщаго какъ результатъ этихъ противорѣчій.

Такъ какъ все, что мы знаемъ, должно существовать въ насъ, въ нашемъ сознанін, такъ какъ мы не можемъ выйти изъ себя, чтобы схватить вещи, внв нась находящіяся, то единственнымъ ручательствомъ за объективное оытте познаваемаго нами можетъ быть первоначально только то, что мы непосредственно испытываемъ въ себв сто бытіе, какъ отъ насъ независимое, извить намъ данное, просто чувствуемо реальность какъ такую. Отъ нашего мышленія, какъ чисто субъективнаго, къ бытію вещи, какъ чисто объективному, нетъ здъсь моста, и потому мы вообще не можемъ путемъ мышленія достигнуть до предмета, и для того, чтобы знать истину (которая здёсь сводится къ бытію предмета какъ такого), мы должны не мыслить, а только пассивно воспринимать или непосредственно чувствовать дъйствительность предмета какъ она намъ сама, независимо отъ насъ, дается. Такимъ образомъ, непосредственный чувственный опыта должень быть признань вдысь какь единственно истинное познаніе, и чувственная достовърность какъ критерій истины.

Истина есть реальность, ручательствомъ же реальности для насъ можеть быть только непосредственная *чувственная увъренносты*.

Если истина полагается въ реальномъ предметъ, какъ онъ есть (въ его непосредственномъ существованіи), то истиннымъ знаніемъ является знаніе непосредственнаго бытія или существующаго какъ такого. Истинно то, что существуетъ; поэтому, чтобы познать эту истину, мы должны относиться къ существующему совершенно непосредственно, прямо воспринимать его, какъ оно намъ дается, ничего въ немъ не измъняя и удерживая наше пониманіе ото всякаго субъективнаго отношенія къ данному.

Чувственное познаніе въ своемъ конкретномъ содержаніи является на первый взглядь какъ самое богатое познаніе, болѣе того какъ познаніе съ безконечнымъ богатствомъ, такъ какъ, съ одной стороны, содержаніе этого познанія не имѣетъ границы вширь, про-

стираясь въ безконечномъ пространствъ и безконечномъ времени, а съ пругой стороны, оно не знаетъ предъда и вглубь или внутрь, ибо каждая частица этого содержанія можеть быть делима до безконечности. Кромъ того это чувственное познаніе является и какъ самое истинное, ибо оно еще ничего не выпустило и ничего не прибавило къ предмету, но имъетъ его предъ собою во всей его цъльной полнотъ. И между тъмъ чувственная достовърность оказывается на самомъ дълъ какъ самая отвлеченная и бъдная истина. Она утверждаетъ о познаваемомъ только одно: оно есть, и ея истина содержить въ себъ единственно только бытіе предмета; со своей стороны и познающее (сознаніе) является эдъсь единственно только какъ пустое отвлеченное «я»: «я» здёсь только «это я» и ничего болёе, и предметь только «этоть» предметь безо всякихь дальнъйшихъ опредъленій. «Я», «этотъ» увъренъ «въ этомъ» предметь не въ силу дъятельности своего сознанія и многообразнаго движенія мысли, а равно и не потому, чтобы самъ предметъ, въ которомъ я увъренъ, представлялъ собою, въ силу различныхъ своихъ свойствъ, извъстное богатство внутреннихъ опредъленій или многообразіе внъшнихъ соотношеній, истинъ чувственной достовърности нътъ никакого дъла ни до того, ни до другого; ни я (познающее), ни предметъ (познаваемое) не представляють здёсь никакого многообразія посредствующихь опредёленій; я (познающій) не являюсь здісь въ значеніи многообразнаго представленія или мышленія, а равно и вещь — познаваемое не является здёсь со значеніемъ многообразныхъ свойствъ, но предметь только существуеть, и онъ существуеть только потому, что существуеть; онъ есть: это одно существенно для чувственнаго знанія, и это чистое бытіе или эта простая непосредственность составляеть всю истину предмета. Точно также и наша увъренность въ этой истинъ есть чистое непосредственное отношеніе, сознаніе не опредъляетъ себя такъ или иначе относительно своего предмета, оно для него есть только субъектъ и ничего болье; чистое «я», «этотъ» единичный познаеть «это» единичное, воть и все 84.

Но если мы приглядимся ближе, то скоро увидимъ, что къ чистому бытію, которое составляетъ сущность этой достовърности и которое утверждается ею какъ ея истина, примъшивается еще мно-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> См. Hegel въ "Phänomenologie des Geistes," глава: Die sinnliche Gewissheit oder das Dieses und das Meinen. (Werke, 2. Band, 2. Auflage, Берлинъ 1841, стр. 71, 72.)

тое другое. Въ дъйствительной чувственной достовърности мы находимъ не эту чистую непосредственность только, но нъкоторый примьръ или случай ея. Изъ множества являющихся тутъ различій какъ главнъйшее открываемъ мы то, что здъсь изъ чистаго бытія тотчасъ же выдъляются два уже названные термина, а именно: одинъ «этотъ» какъ «я» (познающій) и другое «это» какъ предметъ. Размышляя объ этомъ различіи, мы увидимъ, что ни то, ни другое не существуетъ въ чувственной увъренности (непосредственномъ чувственномъ познаніи) какъ непосредственные только, но вмъстъ съ тъмъ какъ обусловленные: «я» имъю увъренность посредствомъ другого. именно посредствомъ предмета; предметъ же этотъ является въ чувственномъ познаніи также посредствомъ другого, именно посредствомъ «я».

Такимъ образомъ сущность чувственной достовърности заключается не въ чистомъ непосредственномъ бытіи (то, что обыкновенно называется реальностью), но въ каждомъ дъйствительномъ примъръ или случаѣ такой достовърности, то есть въ каждомъ случаѣ чувственнаго знанія, это непосредственное простое бытіе распадается необходимо на два соотносительныхъ термина (познающаго и познаваемаго), которые другъ друга обусловливаютъ, и такимъ образомъ и самая чувственная достовърность является обусловленною.

Это различіе между сущностью и примъромъ, между пепосредственнымъ и обусловленнымъ, не вносится нами только, но мы находимъ его въ самой чувственной достовърности, и его нужно принимать въ той формъ, въ какой оно тамъ является, а не такъ, какъ мы сами его опредълили. Въ чувствененй достовърности полагается одно какъ непосредственно сущее или какъ сущность — это предметъ, другое же какъ несущественное и условное, которое есть здъсь не само по себъ, а посредствомъ другого, — это «я», сознаніе, познающее предметъ не изъ себя, а только потому, что онъ есть; само же оно можетъ быть, а также и не бытъ. Предметъ есть истинное и существенное; онъ семь независимо отъ того. познается онъ или нътъ; онъ остается, хотя бы никто не зналъ о немъ. знаніе же не существуетъ, если нъть предмета.

Итакъ, мы должны разсмотрѣть предметъ (реальность), дѣйствительно ли онъ имѣетъ въ самомъ чувственномъ опытѣ то значеніе существенности, которое ему здѣсь приписывается, соотвѣтствуетъ ли это понятіе о немъ (что онъ есть сущность) тому, какъ онъ является въ чувственномъ знаніи? Для этого намъ не нужно размышлять и разсуждать о томъ, чёмъ бы мость быть на самомъ дёлё этотъ предметь, намъ нужно только разсмотрёть его, каковъ снъ содержится въ чувственной увёренности.

Итакъ, у самой чувственной увъренности должны мы спросить: что есть «это»? Принимая «это» (непосредственную дъйствительность) въ двойной формъ ея бытія, какъ «теперь» (въ формъ времени) и какъ «здъсь» (въ формъ пространства), мы увидимъ, что противоръчіе, въ нихъ заключающееся, такъ же наглядно и простокакъ онъ сами. На вопросъ: «что теперь?» мы отвъчаемъ, положимъ, чтеперь ночь». Это есть фактъ непосредственной дъйствительности, утверждаемый чувственною увъренностью. Чтобы испытать ея истину въ этомъ случаъ, достаточно очень простого опыта. Запишемъ эту истину, что теперь ночь; истина ничего не можетъ потерять отъ записыванія, а равно и отъ того, что мы сохранимъ записанное. Но если мы посмотримъ теперь, въ настоящій полдень, на эту записанную истину, то должны будемъ сказать, что она стала ложью.

Утвержденіе, что теперь ночь, было нами сохранено, то есть мы отнеслись къ нему, какъ къ тому, за что оно себя выдавало, именно какъ къ утвержденію о сущемъ; но это сущее оказалось, напротивъ. не-сущимъ. Само «теперь» конечно сохраняется, но не какъ ночь; но такъ же отрицательно относится оно и къ тому полдню, который есть теперь, ибо чрезъ насколько времени «теперь» уже не будеть полдень; такимъ образомъ «теперь» является какъ нъчто отрицательное. Это сохраняющееся «теперь» но есть непосредственное, а обусловленное, ибо оно опредъляется какъ пребывающее и сохраняющееся лишь въ силу того, что другое, именно ночь, день и т. п., не существуеть; въ самомъ дълъ, «теперь» только въ томъ случат можеть быть постояннымъ, если мы подъ нимъ будемъ разумъть то, что не есть ни непременно день, ни ночь, то есть, другими словами, его бытіе обусловливается небытіемъ дня, ночи и т. п. Оно при этомъ остается такимъ же простымъ «теперь», какъ и прежде, и въ этой простотъ совершенно безразлично къ тому, что съ нимъ соединяется: какъ, съ одной стороны, ни день, ни ночь не составляють его бытія, такъ, съ другой стороны, оно можетъ быть и днемъ, и ночью — для него это решительно все равно, оно есть во всякомъ случат только **степерь** и ничего болже. Такое простое бытіе, существующее чрезъ отрицаніе, ни то, ни другое, «не это» и могущее, однако. быть безразлично и темъ и этимъ. есть то, что мы называемъ всеобщимъ:

такимъ образомъ, всеобщее есть на самомъ дълъ истинное въ чувственной увъренности.

Мы выражаемъ и чувственное лишь какъ всеобщее. Мы говоримъ: «это есть», но такое выраженіе мы можемъ примънить ко всему чему угодно, ибо предметъ можетъ быть указанъ какъ «этотъ» и всякій предметъ «есть»; такимъ образомъ, въ выраженіи «это есть» «это» есть «это» вообще или всеобщій предметъ, а равно и «есть» бытіе вообще. Правда, мы представляемъ себѣ при этомъ не всеобщее «это» и не бытіе вообще, но высказываемъ мы только всеобщее: мы совершенно не можемъ выразить, что мы, собственно, имѣемъ въ этой нашей чувственной увъренности. Мы говоримъ не то, что думаемъ; своею рѣчью мы непосредственно опровергаемъ наше мнѣніе, и такъ какъ всеобщее есть истинное въ чувственной увъренности и языкъ нашъ выражаетъ только это всеобщее, то оказывается совершенно невозможнымъ для насъ когда-либо высказать то чувственное бытіе, которое мы имѣемъ въ виду <sup>85</sup>.

Точно то же является и по отношеню къ другой формъ непосредственнаго бытія («этого»), выражаемой терминомъ «здъсь» (непосредственное бытіе въ формъ пространства). «Здъсь есть, напримъръ, дерево». Это есть истина непосредственнаго бытія, имъющая чувственную достовърность. Но я оборачиваюсь, и вотъ эта истина исчезаетъ и превращается въ иное: «здъсь» не дерево, а, положимъ, домъ. Само «здъсь» не исчезаетъ, оно есть пребывающее при исчезновеніи дерева, дома и т. д., и для него безразлично быть деревомъ, домомъ и т. д. Такимъ образомъ и въ этой формъ предполагаемое непосредственное бытіе, «это», оказывается какъ отрицательно безусловное единство или какъ всеобщносмь.

За этою чувственною увъренностью, которан сама показываеть намъ всеобщее, какъ истину своего предмета, остается, такимъ образомъ, чистое бытіе какъ ея сущность, но уже не какъ непосредственное, а какъ такое, для котораго существенно отрицаніе и посредство (такъ какъ это чистое бытіе, какъ всеобщее, получается посредствомъ отрицанія своихъ единичныхъ моментовъ); такимъ образомъ, истина принадлежитъ не предполагаемому непосредственному бытію, а бытію съ опредъленіемъ, именно какъ отвлеченію или чисто всеобщему, за пустымъ же и безразличнымъ «теперь» и «здъсь»

<sup>85</sup> Hegel, ibid., 73, 74.

остается только наше субъективное мнѣніе, для котораго истина чувственной увъренности не заключается во всеобщемъ.

Но утверждающіе это мивніе на самомъ дёлё говорять прямо противоположное тому, что думають, — обстоятельство, быть можеть наиболёе способное привести къ размышленію о природё чувственной достовърности. Они говорять о существовани внъшнихъ предметовъ, которые могуть быть точнъе опредълены какъ дъйствительныя, безусловно единичныя, совершенно индивидуальныя вещи: это существованіе, полагають они, имъеть безусловную достовърность и истину. Они разумъють, напримъръ, «этоть» кусокъ бумаги, на которомъ я «это» пишу или написаль, но они не высказываютъ то, что разумъють; ибо чувственное «это», о которомъ они думають, **недоступно** для языка, какъ принадлежащаго всеобщему сознанію. Этотъ кусокъ бумаги сгнилъ бы прежде, чъмъ имъ удалось бы высказать его единичное бытіе; ибо какія бы выраженія они не употребляли для его описанія, они, по самой природѣ слова и мысли, не могли бы представить ничего, кромѣ всеобщихъ терминовъ, каковы: «дъйствительная вещь», «внѣшній или чувственный предметъ», «безусловно единичное бытіе», и т. д., то есть они высказали бы объ этомъ кускѣ бумаги только всеобщее. Когда мы о чемъ-нибудь говоримъ только, что оно есть дъйствительная вещь, внышній предметъ и т. п., то мы, желая выразить этимъ его собственное **индивидуальное** бытіе, на самомъ дѣлѣ опредѣляемъ его, напротивъ, какъ самое что ни на есть всеобщее и тѣмъ высказываемъ его равелство со всѣми, а никакъ не его индивидуальное различіе; когда я говорю «это единичная вещь», то я тѣмъ самымъ говорю о ней какъ о чемъ-то совершенно всеобщемъ, ибо вст вещи одинаково суть единичныя вещи, единичность есть ихъ общее свойство, и точно также эта вещь говорится обо всемь что угодно. Въ частности «этоть кусокъ бумаги» можно сказать ръшительно обо всякой бумагъ, и, слъ-довательно, здъсь опять таки говорится только всеобщее. Такимъ образомъ то единичное бытіе, о которомъ мы думаемъ, такъ и останется только въ нашемъ мевній, никогда не получая объективнаго выраженія 86.

Если мы теперь сравнимъ отношеніе, въ которомъ пахедились сначала знаніе и его предметъ, съ тъмъ ихъ отношеніемъ, въ кото-

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Hegel, ibid., 81.

ромъ они являются въ настоящемъ результатъ, то это отношеніе оказывается обратнымъ. Предметъ, который тамъ признавался за существенное въ чувственной истинъ, здъсь является для нея несущественнымъ; ибо то всеобщее, въ которое превратился этотъ предметь, не есть то, что имъеть въ виду чувственная увъренность, которая такимъ образомъ перемъщается теперь въ противоположное, именно: во мнъніе субъекта, бывшее прежде для нея несущественнымъ. Ея истина, не существующая въ своемъ предметъ, который оказался всеобщимъ и обусловленнымъ и, слъдовательно, не соотвътствующимъ требованію непосредственности, заключающемуся въ чувственной увъренности, существуеть лишь въ предметъ какъ моемъ или въ моемъ мнини, онъ есть потому, что я о немъ знаю или его испытываю. Непосредственная чувственная увъренность хотя и изгнана такимъ образомъ изъ предмета, но чрезъ то еще не упразднена, а только обращена въ «я». Посмотримъ, что покажетъ намъ опытъ относительно этой новой ея реальности.

Сила ея истины лежить теперь такимъ образомъ въ «я», въ непосредственности моего въдънія, слышанія и т. д. Исчезновеніе единичныхъ «теперь» и «здъсь», которыя мы имъли въ виду, устраняется тъмъ, что «я» ихъ удерживаю. «Теперь день», потому что лего вижу, «здъсь дерево» — по той же самой причинъ. Но въ чувственной увъренности открываются въ этомъ отношеніи такія же противоръчія, она испытываетъ ту же самую діалектику, какъ и прежде. «Я», этотъ субъектъ, вижу дерево и утверждаю дерево какъ существующее здъсь; другой субъектъ, другое «я», видитъ домъ и утверждаетъ, что «здъсь» не дерево, а домъ. Объ истины имъютъ одну и ту же достовърность, именно дъйствительность видънія и увъренность, и завъреніе обоихъ въ ихъ непосредственномъ знаніи; но одна исключается другою, одна истина исчезаетъ въ другой.

То, что при этомъ не исчезаеть, есть «я», какъ всеобщее, котораго видъніе не есть ни видъніе дерева, ни видъніе дома, но видъніе вообще, простое видъніе, обусловленное отрицаніемъ дерева, дома и т. д. и отрицаніемъ «я», какъ видящаго домъ, дерево и т. д.; остается «я» совершенно безразличное и равнодушное къ тому, что съ нимъ соединяется — къ дереву, дому и т. д. Въ самомъ дълъ, если оба приведенныя утвержденія истинны потому лишь, что оба высказываютъ чувственный опытъ нъкотораго субъекта, то очевидно здъсь существенное значеніе принадлежитъ чувственному опыту субъекта

вообще, а не того или другого. Такимъ образомъ «я» является здѣсь не какъ единичное, а только какъ всеобщее, такъ же какъ «теперь», «здѣсь» и «это» вообще. Правда, мы имѣемъ въ виду нѣкоторое единичное «я», но какъ мы не можемъ высказать, что имѣемъ въ виду или что разумѣемъ подъ «теперь» и «здѣсь», точно такъ же не можемъ мы этого высказать и относительно «я». Когда я говорю: «это», «здѣсь», «теперь», «единичное» — я говорю обо всъхъ «этихъ», всъхъ «здѣсь», всъхъ «теперь», всъхъ «единичное я», мы говоримъ вообще обо всъхъ «я», ибо всякое «я» одинаково есть то, что мы говоримъ: каждое «я» есть «я», «это единичное я» вт.

Такимъ образомъ, самъ чувственный опытъ показываетъ намъ, что его истина и сущность не заключаются ни въ непосредственномъ бытіи предмета, ни въ непосредственномъ бытіи субъекта или «я», ибо для обоихъ то, что имѣется въ виду (непосредственная дѣйствительность) оказывается несущественнымъ. «Я» и предметъ суть одинаково всеобщіе, и въ нихъ какъ такихъ не могутъ устоять тѣ единичныя «здѣсь», «теперь» и «я», которыхъ имѣетъ въ виду чувственная увѣренность. Это приводитъ насъ къ тому, чтобы полагать сущность чувственнаго опыта въ его цѣломъ, а не въ одномъ его моментѣ, какъ мы это дѣлали предъ этимъ, когда принимали за настоящую реальность въ чувственномъ опытѣ сначала предметъ, какъ противоположный субъекту, а затѣмъ, напротивъ, самый этотъ субъектъ или «я». Итакъ, только самъ чувственный опытъ въ своей цѣлости имѣетъ значеніе непосредственнаго бытія, чѣмъ исключаются всѣ прежнія противоположенія.

Этой чистой непосредственности, такимъ образомъ, нисколько не касаются всё эти внёшнія противорёчія, какъ, напримёръ, между «здёсь дерево» и «здёсь нётъ дерева», между «теперь ночь» и «теперь день», или между однимъ «я» и другимъ, имъющимъ другой предметъ. Ея истина сохраняется какъ само себё равное отношеніе, которое не полагаетъ между «я» и предметомъ никакого различія существенности и несущественности, и въ которое поэтому вообще не можетъ проникнутъ никакое различіе. «Я», «этотъ» утверждаю, что здёсь дерево, и не оборачиваюсь такъ, чтобы мое «здёсь» перестало быть деревомъ: также я совсёмъ не принимаю къ свёдёнію, что другое «я» видитъ «здёсь» какъ не дерево (видитъ, что здёсь для него

<sup>87</sup> Hegel, ibid., 75, 76.

не дерево), или что я и самъ буду въ другой разъ воспринимать «здѣсь» какъ не дерево, «теперь» какъ не день и т. д.; но я утверждаю себя какъ чистое созерцаніе. Я для себя стою на томъ, что теперь день или что здѣсь дерево, и не сравниваю «здѣсь» и «теперь» между собою, но держусь твердо за одно непосредственное отношеніе — теперь день.

Такъ какъ эта увъренность ничего не хочетъ знать о томъ, чего въ ней непосредственно не заключается, и мы тщетно обращали бы ея вниманіе на «теперь», которое есть ночь, или на «я», для котораго теперь ночь, то мы приступаемъ къ ней съ требованіемъ, чтобы она показала намъ то «теперь», которое ею утверждается. Показать это она намъ должна, ибо истина этого непосредственнаго отношенія есть истина этого «я», ограничивающаго себя извъстнымъ «теперь» или извъстнымъ «здъсь», поэтому она должна быть намъ тутъ же и сейчасъ же показана, такъ какъ иначе, если мы узнаемъ ее послъ или въ отдаленіи, она не будетъ имъть никакого значенія, ибо тогда будеть упразднена та непосредственность, которая для нея существенна. Поэтому мы должны, такъ сказать, войти въ тотъ самый пунктъ времени или пространства, то есть сдълаться этимъ «я», имъющимъ непосредственную увъренность. Посмотримъ же, въ чемъ состоитъ то непосредственное, которое намъ будетъ такимъ образомъ показано.

Намъ указывается: «теперь». Но это «теперь» уже перестало существовать въ то время, какъ оно указывается; «теперь», которое существуеть, есть уже другое, нежели указанное; мы видимъ, что «теперь» въ томъ и состоитъ, чтобъ уже не быть болъе въ то время, какъ оно есть. «Теперь», какъ оно намъ показано, есть бывшее, и это есть его истина; оно не имъетъ истины бытія. Правда то, что оно было, но что было, то на самомъ дълъ не есть бытіе, оно не есть, а все дъло было въ бытіи.

Мы видимъ такимъ образомъ въ этомъ показывани только движеніе въ слѣдующемъ порядкѣ: 1) я показываю «теперь», оно утверждается какъ истиное, но я его показываю какъ бывшее или какъ упраздненное и тѣмъ упраздняю первую истину. 2) Теперь утверждаю я какъ вторую истину, что оно было, упразднено. 3) Но бывшее не есть; я упраздняю прошедшее, вторую истину: отрицаю чрезъ то отрицаніе «теперь» и возвращаюсь такимъ образомъ къ первому утвержденію «теперь есть». «Теперь» и указаніе на «те-

перь» имжеть такимъ образомъ то свойство, что ни то, ни другое не суть что-нибудь, непосредственное, простое, но суть движеніе, имъющее въ себъ различные моменты: полагается «это», но тъмъ самымъ полагается нёчто другое, или «это» упраздняется; и это «другое» (инобытіе) или отрицаніе перваго само упраздняется, и такимъ образомъ совершается возврать къ первому. Но это, въ себъ отраженное, первое не есть совершенно то же самое, что было сначала, то есть какъ непосредственное, но оно есть именно въ себъ отраженное, или такое простое, которое въ инобытіи остается темъ. чъмъ оно есть, — «теперь», которое есть безусловно многія «теперь». и это-то и есть истинное «теперь» — «теперь» какъ простой день, имъющій въ себъ многія «теперь» — часы; но это новое «теперь» часъ — представляеть также многія «теперь» — минуты, эти послъднія — также и т. д. Показываніе, такимъ образомъ, само есть движеніе, которое высказываеть то, что «теперь» воистину есть, именно результать или множественность «теперь», вмёстё взятыхь, и въ показаніи мы именно испытываемъ, что «теперь» есть всеобщее.

Показываемое «здёсь», которое я удерживаю, есть точно также не это простое нераздъльное «здъсь», а представляеть различіе сторонъ, передней и задней, верхней и нижней, правой и лъвой, и есть такимъ образомъ совокупность многихъ «здёсь». Но каждая изъ этихъ сторонъ, каждое новое «здъсь», напримъръ верхъ, точно также распадается на множественность сторонь, точно также имъеть свой верхъ, задъ и т. д. То «здъсь», которое должно быть показано, исчезнеть въ другихъ «здёсь», но эти последнія точно также исчевають; показанное, удержанное и пребывающее есть отрицательное «это», въ которомъ берутся и упраздняются всъ долженствующія быть «здёсь»; это есть единство жногих «здёсь». Предполагаемое «здёсь» было бы точкой, но точки собственно нёть: въ то время, какъ она показывается какъ существующее, оказывается, что самое это показаніе не есть непосредственное знаніе, а нъкоторое движение отъ мнимаго «эдъсь» чрезъ многія «эдъсь» въ то всеобщее «вдъсь», которое, подобно тому какъ день есть простая множественность «теперь», также есть простая множественность «эдесь» 88.

Ясно, что эта діалектика чувственной ув'вренности есть не что иное какъ простая исторія ея движенія или ея опыта, и что сама чувственная ув'вренность есть не что иное какъ эта исторія. Поэтому

<sup>88</sup> Hegel, ibid., 76-79:

и само натуральное сознаніе всегда доходить до этого результата, составляющаго истину чувственнаго опыта, натуральное сознание само испытываетъ этотъ результатъ, но сейчасъ же его забываетъ и начинаетъ движение сначала. Должно удивляться, когда противъ этого опыта выставляется въ видъ всеобщаго опыта, или же какъ философское утверждение, или даже какъ результатъ скептицизма, такое положеніе: реальность или бытіе внъшнихъ вещей какъ этихъ, или чувственныхъ, имъетъ абсолютную истину для сознанія. Утверждающіе это сами не знають, что говорять, не знають, что говорять противоположное тому, что хотять сказать. Истина чувственнаго «этого» для сознанія, говорять, доказывается всеобщимъ опытомъ; напротивъ, всеобщій опыть показываеть прямо противоположное; всякое сознаніе само тотчасъ же упраздняеть такую истину, какъ, напримъръ, «эдъсь дерево», или «теперь полдень» и высказываетъ противоположное — «здёсь не дерево, а домъ» и т. д., и то, что въ этомъ новомъ упраздняющемъ первое утверждение является опять какъ только указаніе чувственнаго «этого», снова тотчась же упраздняется сознаніемъ, и во всемъ чувственномъ опытъ поистинъ испытывается только то, что мы и видъли, именно «это», какъ всеобщее или противоположное тому, что тымь утверждениемь признается за всеобщий опыть.

«При этомъ обращении ко всеобщему опыту можно вспомнить и практическую сторону дела. Въ этомъ отношении темъ, кто утверждаеть за реальностью чувственныхъ предметовъ абсолютную истину и достовърность, можно сказать, что имъ следуетъ еще пройти низшую школу мудрости, именно древнія элевзинскія мистеріи Деметры и Вакха; ибо посвященный въ эти таинства доходить не только до сомнънія въ бытіи внъшнихъ вещей, но и до отчаянія въ ономъ, и частью самъ на дълъ обнаруживаетъ ихъ ничтожество, частью видитъ, какъ оно обнаруживается. Также и животныя не исключены изъ этой мудрости, но, напротивъ, оказываются весьма глубоко въ нее посвященными, ибо они не останавливаются предъ чувственными вещами. якобы безусловно сущими или реальными, но, отчаиваясь въ этой реальности и съ полною увъренностью въ ихъ ничтожествъ, прямо бросаются на нихъ и пожираютъ ихъ, и вся природа торжествуетъ вмёсте сь ними и празднуеть эти явныя таинства, научающія, что есть истина чувственныхъ вещей, 80.

<sup>89</sup> Hegel, ibid., 79-80.

#### XXIX.

Поясненія къ предыдущей главѣ (критика отвлеченнаго реализма съ точки зрѣнія общаго сознанія); предварительное понятіе объ истинѣ; истина факта; истина вещи; истина природы вещей. — Переходъ къ натурализму.

Мы видъли внутреннія противорѣчія, открываемыя логическимъ мышленіемъ въ собственныхъ показаніяхъ чувственнаго опыта. Въ силу этихъ противорѣчій непосредственная дъйствительность единичнаго факта сама себя отрицаетъ и переходитъ въ истину всеобщаго. Къ тому же самому результату приводятъ насъ и другія совершенно простыя и общепонятныя соображенія, которыя вмѣстѣ съ тѣмъ могутъ служить къ поясненію того чисто діалектическаго и потому не для всѣхъ яснаго хода мыслей, который изложенъ въ предыдущей главѣ.

Когда мы ставимъ вопросъ объ истинномъ знаніи, то, очевидно, мы должны уже имѣть нѣкоторое предварительное понятіе объ истинѣ, такъ какъ иначе мы не знали бы, о чемъ мы спрашиваемъ, не знали бы, чего намъ искать, а такъ какъ, съ другой стороны, мы еще ничего не можемъ знать о содержаніи истины, такъ какъ иначе мы не ставили бы и вопроса, то необходимо предположить, что наше предварительное понятіе объ истинѣ должно имѣть характеръ чисто-формальный, то есть должно представлять собою только самый общій признакъ истинности: не зная, что есть истина, мы должны знать только, что можемъ быть истиной и что не можетъ, такъ какъ иначе мы не имѣли бы совсѣмъ никакой точки опоры въ нашемъ изстѣдованіи о томъ, что есть истина, и самое это изслѣдованіе было бы совершенно невозможнымъ.

Этотъ необходимый формальный признакъ истинности, какъ предваряющій всякое изследованіе, не долженъ заключать въ себе совершенно никакого содержанія, никакого посторонняго, привходящаго определенія, онъ долженъ представлять собой чистую, пустую форму истины. Въ чемъ же состоитъ эта форма, что можемъ мы предполагать въ истинъ и чего отъ нея требовать прежде всякаго изследованія? Очевидно только то, что уже заключается въ самомъ вопросъ, именно: ставя вопросъ объ истинъ, мы подразумъваемъ истину, а не что-нибудь другое. то есть, иными словами, мы требуемъ. чтобъ исти-

на была мождественна съ собою, была себъ равною или не противоръчила себъ, такъ какъ въ противномъ случаъ мы не будемъ знать, о чемъ мы говоримъ. Въ этомъ требовани тождества или равенства себъ уже ваключается implicite требованіе единства. Ибо хотя мы допускаемъ возможность многихъ истинъ, но только подъ тъмъ условіемъ, чтобы то, что дълаетъ ихъ истинными (саиза formalis истинности), было одинаково во всъхъ, или было одно и то же во всъхъ, такъ какъ въ противномъ случаъ, то есть если бы то, что есть истина въ одномъ, не было бы истиной въ другомъ, или, что то же, если въ одномъ истиною было одно, а въ другомъ — другое, то истина не была бы тождественна съ собою; если же она должна быть тождественною, то, слъдовательно, она должна быть и единою.

Итакъ, въ силу необходимаго предварительнаго понятія объ истинъ или, точнъе, о формъ истинности вообще, мы должны требовать отъ истины какъ такой (безусловной истины), чтобъ она была тождественна съ собою (себъ равною) и внутренно единою. Спрашивается: удовлетворяетъ ли этому требованію то понятіе объ истинъ, которое утверждается отвлеченнымъ реализмомъ? Согласно этому понятію, мы должны искатъ истину внъ насъ, въ бытіи реальныхъ предметовъ, то есть вообще въ томъ, что мы называемъ въ совокупности внъшнимъ міромъ. Истиннымъ признается здъсь самое бытіе этого міра не какъ мыслимое нами (отъ себя), а какъ данное намъ (отвиъ). Но дъйствительное бытіе этого міра не дается намъ непосредственно въ своей совокупности: какъ непосредственное оно дается намъ только въ единичныхъ фактахъ, которые такимъ образомъ и составляютъ первоначальную истину нашего знанія.

Истинно то, что имъетъ фактическую дъйствительность, это истинно потому, что это фактъ, а не вымыселъ. Хорошо. Но что ручается мнъ, что это есть фактъ, а не вымыселъ, то есть въ чемъ собственно состоитъ фактическая достовърность даннаго утвержденія? Не въ томъ ли, что утверждаемое мною сознается мною какъ независимое отъ меня, отъ моей мысли и воли: это совершается помимо меня, хотя и предо мною, я не выдумываю, но испытываю это. Но я точно также испытываю и все то, что я вижу во снъ; я не выдумываю этого по произволу, не отъ меня зависитъ видъть этотъ, а не другой сонъ; и если въ бодрствующемъ состояніи я подверженъ галлюцинаціямъ, то я точно также невольно испытываю ихъ, и онъ имъютъ для меня такую же обязательность и неизбъжность, являются

помимо меня, хотя и предо мною. Если такимъ образомъ всякая галлюцинація имветь для меня такую же фактическую двиствительность (такъ же мало есть мой вымысель), какъ и всякое другое явленіе, которое признается объективно реальнымъ, и если тъмъ не менъе полагается коренное различіе между этимъ последнимъ и галлюцинаціей, то, очевидно, основание для такого различія или критерій объективной реальности уже не можеть заключаться въ области непосредственнаго сознанія, объективная реальность не можеть совпадать съ непосредственною чувственною достовърностью (ибо такою достовърностью обладаеть и галлюцинація не менте всякаго другого явленія). Въ случат галлюцинаціи я испытываю дъйствительность • этого явленія, и тъмъ не менте я не признаю его объективной реальности. Почему же, въ чемъ туть полагается различіе? Въ томъ, очевидно, что галлюцинація приписывается условіямъ моего индивидуального бытія, мнь одному въ данномъ случав присущимъ, въ силу чего галлюцинація и имбетъ действительность только для меня одного, тогда какъ объективнымъ явленіемъ мы называемъ то, что, имъя одинаковую дъйствительность для различныхъ индивидовъ, для всёхъ поставленныхъ въ тё же внёшнія условія, тёмъ самымъ показываеть свою независимость отъ исключительныхъ индивидуальныхъ условій единичнаго субъекта. Действительность галлюцинаціи или сновиденія признается мнимою или ложною потому, что она существуетъ только для одного, и такимъ образомъ необходимымъ признакомъ настоящей, подлинной действительности, соответствующей истинному знанію, полагается ея существованіе для вська: истинно есть не то, что испытывается какъ действительность, но то, что испытывается какъ дъйствительность всюми, или что имъеть действительность (действительно существуеть или, точные, можетъ существовать) одинаково для вста.

Требованіе, чтобы предметь истиннаго знанія, то есть истинно сущее, имѣлъ дѣйствительность для всѣхъ, прямо вытекаеть изъ единственнаго а priori нами поставленнаго требованія, — чтобъ истина была равна самой себѣ. Въ самомъ дѣлѣ, если бы мы признали одинаково истиннымъ и утвержденіе человѣка, имѣющаго галлюцинацію, и противоположное утвержденіе человѣка здороваго, то оказалось бы два истинныхъ утвержденія, другъ друга исключающихъ (ибо одинъ утверждаетъ дѣйствительное бытіе въ данный моментъ и въ данномъ мѣстѣ такого предмета, существованіе котораго отрицается другимъ).

и следовательно истина была бы неравна самой себе. Для избежанія такого противоречія необходимо такимъ образомъ, чтобъ истиннымъ признавалось лишь утвержденіе, относящееся къ такой действительности, которая одинаково существуетъ или одинаково испытывается есёми, и относительно которой, следовательно, утвержденіе одного не можетъ противоречить утвержденію другого.

Но равенство себъ или внутреннее тождество истины требуеть еще большаго.

«Теперь второй чась пополудии». «Я сижу у окна за письменнымъ столомъ». Вотъ утвержденія, выражающія несомнънно объективные факты, действительность которыхъ одинаково существуетъ для всёхъ находящихся въ той же внёшней сферт. И однако можно ли признать подобные объективные факты настоящимъ предметомъ истиннаго знанія, можно или признать, что подобныя утвержденія составляють содержаніе истины? Ніть, если только допущено, что истина должна быть равною себъ. Дъло въ томъ, что дъйствительность подобныхъ фактовъ, какъ было подробно показано въ предыдущей главъ, есть нъчто по природъ своей измънчивое и въ этомъ смыслъ случайное, а потому и утвержденія, выражающія эту дъйствительность, никакъ не могутъ оставаться себъ равными, а слъдовательно не могутъ быть истинными въ настоящемъ, безусловномъ смыслъ этого слова. «Я сижу за письменнымъ столомъ» — это фактъ объективно действительный и постольку истинный: но воть я всталь. и эта истина сдълалась ложью. «Теперь второй часъ» — черезъ часъ это утверждение будеть ложнымъ. Если же, какъ это несомнънно. истина, будучи себь равною, должна оставаться всегда себь върною и не можеть вступать съ собою въ противоръче, а следовательно в извъстное утверждение, будучи истиннымъ, никогла не можетъ превратиться въ ложное, то отсюда ясно, что для истиннаго знанія еще недостаточно объективной реальности (существованія для всёхъ въ данный моменть) его предмета, а необходимо еще его постоянство нли пребывание, то есть, чтобь онь существоваль не только для вська, но и всегда. Такимъ образомъ предметъ истиннаго знаніп или содержание истины есть не измъняющееся явление или факть. а пребывающая вещь (субстанція).

Признавая (въ принципъ реализма) предметомъ истиннаго знанія внъшній міръ, мы должны придавать значеніе истиннаго бытія не фактамъ, въ этомъ міръ совершающимся, а вещамъ, его составляющимъ. Этихъ вещей, составляющихъ внѣшній міръ, представляется непосредственному воззрѣнію неопредѣленное множество, и каждая вещь въ этомъ безконечномъ множествъ полагается какъ отдѣльно существующая. Но могутъ ли вещи въ этой своей отдѣльности составлять предметъ истиннаго знанія? Такъ какъ этихъ вещей безконечное (неопредѣленное) множество, то въ такомъ случаѣ мы имѣли бы безконечное (неопредѣленное) множество отдѣльныхъ предметовъ истиннаго знанія, или. другими словами, мы имѣли бы безконечное (неопредѣленное) множество истинъ. То, что утверждалось бы о каждой вещи, какъ пребывающей (субстанціи) въ ея отдѣльности, было бы истиной, и такимъ образомъ мы не имѣли бы одной себѣ равной истины. ибо эти утвержденія по различію вещей были бы различны, а относясь къ отдѣльнымъ вещамъ, могли бы не имѣть между собой и никакой связи.

Итакъ, бытіе вещей въ ихъ отдѣльности не можетъ составлять предмета истиннаго знанія; міръ, какъ множественность отдѣльныхъ вещей, не можетъ составлять содержанія истины. Одно бытіе вещи, хотя бы и постоянное, пребывающее, еще не составляетъ ея истины; такъ какъ истина должна быть единою и себѣ равною, то истиннымъ въ вещахъ можетъ быть только то, въ чемъ онѣ равны между собою, что у нихъ всѣхъ есть единаго и общаго. Другими словами, предметъ истиннаго знанія есть не вещь въ отдѣльности взятая, а общая природа всѣхъ вещей; и если предметъ истиннаго познанія есть внѣшній, реальный міръ, то не какъ простая совокупность вещей, а какъ природа вещей.

Признавая съ точки зрѣнія реализма настоящимъ предметомъ истиннаго знанія внѣшній реальный міръ, мы не можемъ однако, какъ было показано, приписывать истинное бытіе этому міру въ его непосредственной, испытываемой нами дѣйствительности, въ измѣнчивомъ и сложномъ многообразіи его частныхъ явленій.

Если бъ искомая нами истина была тождественна съ этою окружающею насъ дъйствительностью, то наше реальное знаніе, непосредственно относящееся къ этой дъйствительности, исчерпывало бы собою всю истину, и самый вопросъ объ истинъ, какъ о чемъ-то особенномъ и требующемъ изысканія, не имълъ причины существовать, истина была бы тогда у насъ подъ руками, и не за чъмъ было бы искать ея. Но въ томъ-то и дъло, что эта наша наличная дъйствительность не имъетъ сама по себъ необходимаго признака истины:

она не равна или не довлъетъ себъ, она является какъ нъчто случайное, измънчивое и производное, и требуетъ такимъ образомъ своего объясненія изъ другого, какъ своего основанія: какъ нічто частичное, незаконченное, она требуетъ восполненія этимъ другимъ, требуеть своего цълаго. Эта видимая дъйствительность, то, что мы въ совокупности называемъ реальнымъ міромъ, есть такимъ образомъ лишь данный предметь истиннаго знанія, то, что требуется объяснить, задача для разръшенія. Ключь этой задачи, искомое, а не данное нашего знанія, и есть то, что мы называемъ истиной. Эта последняя, какъ мы знаемъ, не ограничивается простою действительностью; чтобы быть настоящею, безусловною истиной, она должна имъть не только характеръ неизмънности или постоянства, отличающій ее отъ преходящей, текущей дъйствительности фактовъ, но также еще и характеръ всеобщности или универсальности. отличающій ее отъ частичной, дробной, хотя бы и пребывающей. дъйствительности единичныхъ вещей. Вещи имъютъ истинное бытіе не въ своей отдъльности, а равно и не въ своей внъшней совокупности, а въ своей единой основь, общей для всъхъ, и такимъ образомъ предметомъ истиннаго знанія является природа вещей. Принципъ реализма получаетъ, такимъ образомъ, ближайшее опредъленіе, какъ принципъ натурализма.

## XXX.

Элементарныя формы натурализма: стихійный натурализмъ, гилозоизмъ. Требованіе точнаго опредъленія природы, какъ общей основы бытія.

Реализмъ въ своей общей, чисто-отвлеченной формъ не только полагаетъ предметъ истиннаго знанія во внъшнемъ міръ, но и всю истину ограничиваетъ однимъ простымъ даннымъ внъшняго бытія, о которомъ насъ извъщаетъ непосредственная чувственная увъренность. Но это простое внъшнее бытіе или реальность, какъ такая, оказывается, какъ мы видъли, совершенно неуловимою для мыслящаго ума: она ускользаетъ отъ него, какъ только онъ хочетъ подвести ее подъ непреложную форму истины.

Понятіе истины не покрывается понятіемъ реальности: недостаточно, чтобы предметъ былъ реаленъ: форма истины требуетъ еще отъ него постоянства (пребыванія) и всеобщности. И если, не оставляя почвы реализма 50, мы будемъ попрежнему полагать предметъ истиннаго знанія во внѣшнемъ реальномъ мірѣ подъ формами пространства и времени, то и въ этихъ формахъ мы должны будемъ признать истинно-сущимъ лишь то, что является въ нихъ какъ всеобщее: мы называемъ истиннымъ или истинно-сущимъ не то, что существуетъ здѣсь и теперь, а то, что есть вездъ и всегда. Такимъ образомъ, истинное знаніе будетъ относиться не къ простей дѣйствительности вещей, а къ ихъ неизмѣнной и единой природѣ. При этомъ мы не покидаемъ точки зрѣнія реализма, такъ какъ истина остается здѣсь все-таки за внѣшнею, независимою отъ познающаго субъекта реальностью, и мѣриломъ истинности нашего познанія остается соотвѣтствіе его со внѣшнимъ предметомъ; но только самый этотъ предметъ, сама внѣшняя реальность, понимается согласно необходимому условію истины, какъ всеобщая, или какъ природа вещей, и такимъ образомъ принципъ реализма не упраздняетя, а находить лишь свое опредѣленное содержаніе въ принципѣ натурализма.

Итакъ, истинно-сущее и предметъ истиннаго знанія есть природа вещей. Хотя со словомъ природа соединяются весьма разнообразныя значенія, но когда говорится о природѣ вообще, безо всякаю ближайшаго опредѣленія (то есть о природѣ вещей, а не той или другой вещи). то всегда разумѣется нѣкоторое существенное и въ себѣ единое начало, производящее изъ себя всѣ вещи; съ этимъ согласно и этимологическое значеніе слова природа (паtura,  $\varphi \dot{v} \sigma \iota \varsigma$ ), указывающее въ ней начало произведенія или порожденія вещей. Такъ какъ природа все изъ себя производитъ, то мы находимъ въ ней основаніе всѣхъ вещей: она есть ихъ единая общая основа.

Но опредъляя природу какъ общую основу, изъ которой происходятъ всъ вещи, мы опредъляемъ ее только относительно другого, именно по отношенію къ тому, что изъ нея происходитъ. Но что она такое сама въ себъ, какое дадимъ мы ей положительное опредъленіе?

Этотъ вопросъ: что есть производящее начало (doxn) вещей

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Подъ реализмомъ я разумъю вообще то воззрѣніе, которое по принципу ограничиваетъ истинное бытіе одною внѣшнею реальностью. Въ виду неустановленности философской терминологіи, я признаю достаточнымъ это простое указаніе моего словоупотребленія.

быль, какъ извъстно, первымъ вопросомъ, который задала себъ философская мысль въ самомъ началъ своего самостоятельнаго развитія, въ древней Греціи, въ школъ іонійскихъ натуралистовъ. И замъчательно, что когда въ эпоху Возрожденія въ Западной Европъ самостоятельное философское мышленіе пробудилось вновь отъ долгаго сна средневъковой схоластики, то первый вопросъ, къ которому это мышленіе обратилось, быль тоть же самый вопрось о природь или производящемъ началъ вещей; и не менъе замъчательно, что въ обоихъ случаяхъ (т. е. и у іонійскихъ натуралистовъ и у сродныхъ съ ними философовъ эпохи Возрожденія) отвъты на этотъ вопросъ были или совершенно тождественны, или, по крайней мъръ, очень близки, такъ что каждый изъ іонійцевъ находить свое соотвътствіе въ одномъ изъ этихъ новыхъ натурфилософовъ. Такъ, если Фалесъ Милетскій признаваль производящимъ началомъ всякаго бытія воду, то такое же значеніе придаваль водь голландскій натурфилософь Ванъ-Гельмонтъ; если Гераклитъ Эфесскій считалъ всеобщею основой огонь и изъ періодическаго возгаранія и потуханія, сгущенія и разръженія (ападоміать) этого мірового огня объяснять все существующее, то подобнымъ же образомъ бернардинъ Телезій сводилъ все бытіе природы ко взаимодъйствію тепла и холода, какъ началь расширенія и сжатія, а Францискъ Патрицци признаваль природнымъ началомъ вселенной свътъ; и какъ, наконецъ, Анаксименъ Милетскій и Діогенъ Аполлонійскій опредъляли природное первоначало какъ тончайшій воздухь, такъ подобно этому мы находимъ у Джордано Бруно утвержденіе, что основной видъ универсальной природы, изъ котораго проистекаетъ все остальное, есть эниръ, ближайшимъ видоизмъненіемъ коего является нашъ воздухъ 91.

<sup>91</sup> Противъ указанной аналогіи можно возразить, что названные философы начала новыхъ временъ не были представителями чистаго натурализма, но со своими натуралистическими философемами въ значительной мъръ соединяли мистическій и идеалистическій элементь; такъ, Джордано Бруно былъ пантеистъ. Патрицци держался идеализма въ неоплатонической формъ, Ванъ-Гельмонтъ (жившій нъсколько позднъе, но по характеру своихъ воззръній, какъ ученикъ Парацельза, примыкающій къ философамъ эпохи Возрожденія) былъ послъдователемъ мистической алхиміи. Но въдь точно также и іонійскіе философы не были (и не могли быть) чистыми натуралистами, о чемъ, между прочимъ, свидътельствуетъ извъстное изреченіе, приписываемое Өалесу: все полно боговъ. Дъло въ томъ, что

Всъ эти ученія, производящія все существующее изъ воды, или воздуха, или огня, какъ первоначальныхъ простыхъ стихій, кажутся, конечно, весьма наивными съ точки зрѣнія современной науки, которая знаеть, что вода вовсе не есть первоначальная стихія, а сама состоить изъ кислорода и водорода, которая также знаеть, что воздухъ есть лишь механическое соединение кислорода, азота, углекислоты и водяныхъ паровъ, а огонь не что иное какъ химическій процессъ окисленія. Но различіе космогоническихъ представленій между этими старыми ученіями и новъйшею наукой вовсе не такъ велико на самомъ дълъ, какъ это кажется на первый взглядъ. Такъ, нельзя не видъть, по справедливому замъчанію одного историка философіи, близкаго сродства между ученіемъ Фалеса о происхожденіи всего изъ воды и Канто-Лапласовою теоріей, по которой солнечная система (а по аналогіи и остальные міры) образовались постепенно чрезъ стущеніе первобытнаго парообразнаго вещества. Точно также можно указать на близкое соотвътствіе между тъмъ значеніемъ, какое иміетъ огонь въ ученіи Гераклита, и тою ролью, какую занимаетъ теплота въ научной теоріи Томсона и Клаузіуса 92.

начинающая философская мысль, какъ древняя, такъ и новая, не могла еще представлять той чистоты отвлеченных в принциповъ, какую мы находимъ въ последующемъ развити, въ которомъ эти принципы вполив выдъляются и обособляются. Но если тымь не менье несомнънно, что іонійскіе философы преимущественно занимались вопросомъ о производящей природъ вещей, — не даромъ же ихъ называли "физіологами" и не даромъ же Аристотель принисываетъ имъ познаніе лишь одной матеріальной причины сущаго; точно также невозможно отвергать, что и въ большей части философскихъ ученій эпохи Возрожденія преобладаль натуралистическій элементь, въ силу чего эти ученія и составляли первую сильную реакцію противъ средневъковой теологіи, для которой природа, какъ область гръховнаго и преходящаго бытія, не имбла никакого положительнаго интереса и значенія. Достойно также замічанія и то обстоятельство. подтверждающее нашу аналогію, что какъ іонійскіе натурфилософы. такъ равно и соотвътствующіе имъ натурфилософы новыхъ временъ, наряду съ философіей въ тесномъ смысле, много и не безуспешно занимались частными физическими науками: астрономіей, механикой, физикой.

92 Въ этомъ отношеніи вышеупомянутые философы эпохи Возрожденія могуть разсматриваться какъ связующее звено между древнегреческою натурфилософіей и современною наукой; въ особенности это можно сказать о натурфилософскомъ ученіи бернардина Телезія,

Но если, такимъ образомъ, натуралистическія воззрѣнія начинающей философіи вовсе не были лишены научнаго смысла, то съ другой стороны невозможно не видъть ихъ неудовлетворительности въ качествъ отвътовъ на общій философскій вопросъ о единомъ и природномъ началъ всего существующаго. Ибо одно уже то обстоятельство, что каждое изъ этихъ воззръній находить основанія, чтобы въ противорѣчіи съ остальными опредълить природное начало по-своему, показываеть недостаточность этихъ возэрвній, въ отдельности взятыхъ. Въ самомъ дълъ, если есть одинаковая возможность опредъдять природное начало то какъ воду, то какъ огонь, то какъ эфирь и т. д., то очевилно, что оно не можетъ быть исключительно ни тъмъ, ни другимъ, ни третьимъ. Если же мы предположимъ, что оно и есть и то, и другое, и третье, то мы потеряемъ его единство, которое, однако, необходимо для того, чтобы признать это начало истинно сущимъ, поскольку требование единства заключается въ самой формъ истины; и въ такомъ случат намъ придется искать этого единства гдь-нибудь помимо этихъ матеріальныхъ стихій. Тамъ, мы и на самомъ дълъ видимъ, что тъ философскія ученія, которыя, не находя возможнымъ остановиться на одной изъ матеріальныхъ стихій какъ на общемъ первоначаль, допускали множественность природныхъ началъ, должны были наряду съ нимъ признать особое неоднородное имъ начало единства. Такъ, Анаксагоръ, который допускаль въ природъ неопредъленную множественность элементовъ, представляющихъ каждый одно извъстное качество (такъ называемыя гомэомеріи), рядомъ съ этимъ матеріальнымъ множествомъ разнородныхъ стихій признаваль идеальное начало единства  $Ho\tilde{v}_{\varsigma}$  (умъ); точно такъ же Эмпедоклъ, допускавшій четыре матеріальныя стихія, должень быль искать внв ихъ объединяющаго начала, которое онъ назваль (Φιλία) любовь. Но эти представленія духовнаго свойства выводять уже насъ изъ области натурализма; оставаясь же въ этой области, мы должны находить единство въ самой природъ. Она сама должна быть единымъ началомъ, а не чъмъ-нибудь въ ней. Ея единство, какъ мы видели, не можетъ представляться однимъ какимънибудь частнымъ, качественно опредъленнымъ элементомъ, ибо каждый такой элементь, по самому опредъленію своему различаясь отъ

занимающемъ среднее мъсто между Гераклитовскою метафизикой огня и новъйшими научными теоріями теплоты, какъ одной изъ главнъйшихъ формъ мірового движенія.

другихъ, тъмъ самымъ предполагаетъ ихъ вит себя и тъмъ даетъ мъсто множественности. Но если, такимъ образомъ, природа, какъ единое. не выражается никакимъ качественнымъ опредъленіемъ, то не есть ли она по существу своему неопредъленное или безпредъльное? Къ такому заключенію пришелъ, какъ извъстно, уже одинъ изъ іонійскихъ философовъ, Анаксимандръ, который, отвергнувъ всю ограниченныя представленія о первоначальной природъ, смъщивавшія ее съ тою или другою стихіей, назваль эту первоначальную природу  $\tau \grave{o}$   $\alpha \pi \epsilon \iota \varrho o r$  то есть неопредъленное или безпредъльное.

<sup>93</sup> Оживотвореніе природнаго начала или гилозоизмъ, естественно, соединяется и съ тъми элементарными формами натурализма, о которыхъ мы говорили выше; ибо хотя въ этихъ послъднихъ производящимъ началомъ всего признается не цълая природа какъ такая, а только одна изъ ея стихій, но и этой особенной стихіи принисываются здъсь обыкновенно свойства существа одушевленнаго и даже разумнаго. Вообще никакому сомивнію не подлежить, что когда древніе натурфилософы говорять о водів или огить какть міровых в началахъ, все изъ себя производящихъ, то они разумъють подъ этимъ не ту воду, которую мы пьемъ, и не тотъ огонь, на которомъ мы варимъ себъ кушанье. Изъ сказаннаго ясно, что нельзя провести никакой опредъленной границы между стихійнымъ натурализмомъ и гилозонзмомъ; ибо какъ первый приписываеть первоначальной стихій свойство общей природы, такъ съ другой стороны гилозоизмъ, оживотворяя природу, представляеть се подъ ибкоторою опредъленною формой бытія преимущественно предъ другими.

ной точкъ натурализма и потому въ смыслъ воззрънія натуралистическаго лишено логическихъ основаній.

Въ самомъ дълъ, натурализмъ имъетъ своею исходною точкой принципъ реальности, будучи лишь ближайшимъ опредъленіемъ реализма. Областью истиннаго бытія признается здісь видшній мірь: истинно то, что есть внъ познающаго субъекта какъ такого; характеристическимъ признакомъ подлиннаго бытія остается и здісь (въ натурализмъ) та же внъшняя реальность, только не какъ частная, а какъ всеобщая. Но если, такимъ образомъ, то, что признается натурализмомъ какъ истинно сущее, именно: общая природная основа или матерія всъхъ вещей, ограничивается исключительно внъшнимъ міромъ и есть для субъекта нѣчто по необходимости внѣшнее, то и доступна она можеть быть субъекту лишь чрезъ внышнее воспріятіе, онъ можеть узнать о ней только изъ внешняго опыта; но внешній опыть какъ такой ничего не говорить намъ и не можеть говорить ничего о душть и внутренней жизни природы; эти понятія берутся нами изъ нашего внутренняго, психическаго, а не физическаго опыта, и потому примъненіе ихъ къ природъ является, съ точки эрънія реализма, совершенно неосновательнымъ. Съ этой точки эрънія взглядь на природу, основанный не на объективномъ воспріятіи рещей, а на субъективныхъ представленіяхъ духа, есть не болье какъ фантазія и вымыселъ.

Но если, такимъ образомъ, гилозоистическія представленія не могутъ быть здѣсь допущены, то какое же понятіе о природѣ (какъ единомъ или общемъ началѣ) должны мы себѣ составить, оставаясь на почвѣ реалистическаго натурализма?

# XXXI.

Соотвътствіе между общею основой сущаго и общею основой чувственнаго познанія. Осязаніе, какъ основа всъхъ ощущеній. Осязаемое или непроницаемое вещество, какъ общая основа бытія.

Природа вещей есть то, что есть единое во всей множественности вещей. Когда мы говоримъ просто о природъ вещей, то мы, очевидно, разумѣемъ, что всѣ вещи имѣютъ одну и ту же природу; но такъ какъ вещи представляютъ намъ безконечную множественность качественно различныхъ формъ, то, слъдовательно, единая природа вещей не можетъ состоять въ качественныхъ формахъ.

Приписывать многообразію этихъ формъ, составляющихъ нашъ дъйствительный конкретный міръ, значеніе подлинной природы или истинно сущаго, противоръчило бы не только требованію всеобщности, какъ необходимаго условія истины, но также и элементарному требованію объективной реальности. Въ самомъ дълъ, многообразное содержание нашего непосредственнаго чувственнаго опыта, взятое въ своей конкретности, не только лишено, какъ мы прежде видъли, характера универсальности (поскольку оно всегда представляеть нъчто частное и единичное, а не всеобщее), но оно не имъетъ также и независимой объективной реальности, ибо всъ воспринимаемыя нашими чувствами качества предметовъ, какъ-то: цвъта, звуки и т. п., обусловлены познающимъ субъектомъ, какъ видящимъ, слышащимъ и т. п., и, слъдовательно, представляють собою не подлинное бытіе вещей самихъ по себъ, а лишь ихъ относительное бытіе, ихъ бытіе для другого, то есть для познающаго субъекта. Очевидно, въ самомъ дълъ, что если цвъта какъ такіе существують только для зрячаго и звуки какъ такіе только для слышащаго и т. д., то, следовательно, если бы не было этого видящаго и слышащаго, то есть если бы не было субъекта, обладающаго многоразличными способами чувственнаго воспріятія, то и сами вещи не могли бы обнаруживать того многоразличія чувственных качествь, въ которыхь онь намь являются; такъ что все это разнообразіе чувственныхъ формъ и качествъ, будучи обусловлено воспринимающимъ субъектомъ и существуя лишь въ его ощущении, есть лишь субъективная и относительная, а не объективная и безусловная реальность. Значеніе этой последней можетъ принадлежать только общему субстрату всъхъ чувственныхъ качествъ, той «вещи въ себъ» (Ding an sich), которая своимъ воздъйствіемъ на субъектъ производить въ его воспріятіи всь эти качества, какъ его собственныя ощущенія. Этоть субстрать всьхъ чувственныхъ свойствъ, то, что есть единое общее во всей множественности формъ и что есть пребывающее въ потокъ измъненій, общая основа вещей, на которой ткутся многоразличные узоры формъ и явленій, есть то, что называется матеріей. Но если, такимъ образомъ, единая природа вещей опредъляется какъ матерія, и натурализмъ переходить въ матеріализмъ, то это будеть простою замѣной однихъ словъ другими, до тѣхъ поръ, пока мы не опредѣлимъ, въ чемъ собственно состоитъ, какимъ точнымъ нагляднымъ признакомъ выражается эта общая основа вещей, называемъ ли мы ее природой или матеріей.

Истина въ реальности какъ всеобщей. Если реальность какъ такая (всякая реальность) познается во внешнемь чувственномь спыть, то реальность какъ всеобщая, очевидно, должна познаваться въ томъ, что есть общаго или единаго въ чувственномъ опытъ или что одинаково присутствуеть во всякомъ такомъ опыть. Другими словами: если всякая реальность есть то, что ощущается, то реальнесть всеобщая (природа, матерія) есть то, что ощущается во всемъ. Согласно общему предположенію реализма, источникомъ истиннаго, предметнаго знанія можеть быть только внішній опыть, и если съ другой стороны, какъ мы видьли. частное содержание этого опыта имъетъ лишь субъективную реальность, то, слъдовательно, необходимо допустить, что показателемъ предметной реальности служитъ лишь общая основа внъшняго опыта, то есть, другими словами, что общей основь ощущеній соотвътствуеть истинное бытіе ощущаемаго или общая основа вещей. Но общая основа всехъ ощущений есть осязаніе, какъ чувство соприкосновенія съ предметомъ, сопротивленія или непроницаемости предмета, въ каковомъ чувствъ мы извъщаемся о предметь, какъ внъшнемъ или реальномъ. Въ самомъ дълъ, субъектъ можетъ ощущать что-нибудь другое, какъ внъшнее или реальное, лишь поскольку это послёднее само даеть о себё знать, то есть аффицируетъ его, поскольку оно съ нимъ встръчается (сталкивается), то есть является границей его субъективнаго бытія; чтобы признать что-нибудь внъшнимъ или реальнымъ, то есть отъ него самого независимымъ, субъектъ долженъ, очевидно, испытать его сопротивленіе; то есть для всякаго ощущенія реальности необходимо взаимодъйствие ощущающаго и ощущаемаго, необходима, говоря геометрически, ихъ смежность, которая и выражается психологически въ чувствъ осязанія. Отсюда ясно, что всь другія чувства, поскольку въ нихъ также ощущается реальность, необходимо предполагають дъйствительное взаимодъйствие съ предметомъ, то есть осязание.

И не только логически ясно, что въ основъ всъхъ ощущеній. какъ показателей реальности, лежитъ осязаніе, но это несомнънно и съ точки зрънія физики и біологіи. Такъ, если мы возьмемъ самое

высшее и, повидимому, наиболъе далекое отъ осязанія чувство, именно чувство зрѣнія, воспринимающее явленія свѣта, то въ физическомъ смысле, какъ мы знаемъ, светъ есть не что иное какъ волнообразныя колебанія эвира; при чемъ, для того чтобы произошло воспріятіе свъта субъектомъ, необходимо, чтобъ эти эсирныя волны реально воздъйствовали на сътчатую оболочку глаза, то есть необходимо ихъ столкновение и, слъдовательно, соприкосновение съ нервною тканью этой оболочки, и, такимъ образомъ, чувство зрънія въ сущности есть не что иное какъ осязание эеирныхъ волнъ посредствомъ особаго сргана. Точно такъ же для того, чтобы произошло воспріятіе звука, какъ реальнаго явленія, необходимо, чтобы колеблющіяся волны воздуха коснулись слухового органа, такъ что слухъ является не чёмъ инымъ какъ осязаніемъ воздушныхъ волнъ въ особой части организма. Но менње несомнънна необходимость реальнаго соприкосновенія слизистой оболочки рта и носа съ извъстными веществами для ощущеній вкуса и обонянія, такъ что и здёсь эти чувства, какъ дъйствительно соприкасающіяся со своимъ предметомъ, суть не что иное какъ особыя видоизмъненія осязанія, — они суть то же осязаніе, но только им'єющее м'єсто не во всей эпидерм'є, а сосредоточенное въ слизистой оболочкъ рта и носа и при томъ относящееся не ко всемъ, а только къ известнаго рода теламъ въ известномъ ихъ химическомъ и физическомъ состояніи.

Основное значеніе осязанія подтверждается вполнъ и біологіей. Мы знаемъ, въ самомъ дълъ, что на первичныхъ ступеняхъ животнаго развитія изо всёхъ чувствительныхъ способностей проявляется одна только способность осязанія, частью распространенная по всей органической плазмъ тъла, частью же сосредоточившаяся въ особыхъ, мало, впрочемъ, спеціализованныхъ органахъ, каковы ръснички, выдвижные щупальцы и т. п. Потомъ уже, съ появлениемъ и развитіемъ нервной системы, изъ общей массы чувствительнаго вещества постепенно выдъляются и обособляются различные органы чувствъ, такъ что первоначальная общая способность ощущенія, при соприкосновении съ другими тълами, то есть способность осязания. искони присущая всякому организму во всемъ его составъ, переходитъ чрезъ постепенное осложнение и дифференцирование во всъ остальныя вившнія чувства, которыя, такимъ образомъ, и являются лишь какъ спеціальныя видоизмененія этой одной основной чувственной способности — осязанія.

Если, такимъ образомъ, общая основа всъхъ ощущеній сводится къ осязанію, т. е. къ испытыванію сопротивленія, то общая основа ощущаемаго, то есть матерія внъшнихъ вещей, сводится соотвътственно этому къ способности оказывать сопротивленіе, то есть къ непроницаемости.

Итакъ, понятіе общей матеріальной основы или природы вещей сводится къ понятію бытія, оказывающаго сопротивленіе другому, являющагося непроницаемымъ для другого и тѣмъ свидѣтельствующаго о своей самостоятельной реальности. Истинно сущее есть бытіе осязательное, всегда оказывающее сопротивленіе другому, слѣдовательно, непроницаемое и неразрушимое. Таково въ точности существенное содержаніе того, что мы называемъ веществомъ. Если, поэтому, мы скажемъ теперь, что истинно-сущее есть матерія или вещество, то мы съ этимъ терминомъ будемъ соединять уже нѣкоторое опредѣленное понятіе, и намъ предлежитъ разсмотрѣть, можно ли остановиться на этомъ понятіи, соотвѣтствуетъ ли оно полной истинѣ.

#### XXXII.

Матерія какъ безусловно-единое. Чистый монизмъ. Невозможность безусловнаго или отвлеченнаго единства, какъ дъйствительнаго принципа. Реальность какъ многое. Переходъ къ атомизму.

Матерія, опредѣленная признакомъ непроницаемости, есть бытіе, себѣ равное, пребывающее и единое, и съ этой стороны она, повидимому, отвѣчаетъ формальному понятію истинно-сущаго. Если всякая чувственная множественность имѣетъ лишь субъективное и относительное значеніе, то матерія, какъ безусловная реальность (чистая матерія), есть безусловно единая, нераздѣльная и непрерывная субстанція. Правда, съ понятіемъ вещества мы всегда соединяемъ понятіе протяженія, но и здѣсь (въ чистой матеріи) протяженіе также должно быть мыслимо какъ непрерывное и безконечное; всякая раздѣльность и множественность принадлежатъ нашему воспріятію протяженныхъ вещей, а не самому протяженію, какъ безконечному свойству безконечной матеріи; какъ такое, протяженіе без-

условно едино и нераздѣльно; но, въ такомъ случаѣ, въ немъ не можетъ быть ничѣмъ внѣшнимъ ограничена, не можетъ имѣтъ предѣла софами, признававшими единство и безконечностъ матеріальнаго начала (Гейлинксъ, Спиноза). Но такое безусловно единое и нераздѣльное протяженіе безъ трехъ измѣреній, очевидно, имѣетъ очень мало общаго съ обыкновеннымъ понятіемъ протяженія или пространства. и въ сущности есть лишь другое выраженіе для безусловной простоты или единства реальнаго бытія.

Итакъ, матерія есть чистое безконечное бытіе, безусловно простая и единая субстанція. Она всецьло заключена въ самой себь, и это ея пребываніе въ самой себъ, составляющее ея безконечность (такъ какъ, будучи безусловно въ себъ, она въ силу этого не можеть быть даже различія трехъ измереній, что и допускалось филоили конца), обнаруживается для другого, для субъекта, какъ безусловная непроницаемость. Въ этомъ единомъ себъ равномъ свойствъ заключается вся истина бытія; истинно есть только безконечная матерія, все же остальное, вся множественность разнообразныхъ вещей и явленій имъетъ лишь мнимое бытіе, есть лишь субъективный призракъ и видимость. Таково должно бы быть заключение чистаго, отвлеченнаго матеріализма. Но очевидно, что если вся истина принадлежитъ матеріи какъ бытію единому и нераздъльному, то эмпирически существующая множественность вещей и явленій, хотя объявляется здёсь какъ только видимость, но эта видимость остается зтьсь безо всякаго основанія и объясненія, является чьмъ-то совершенно непонятнымъ, безусловно ирраціональнымъ и немыслимымъ. Въ самомъ дълъ, если подлинно есть толькое единое, то множественность видимаго бытія не можеть имѣть основанія ни въ этомъ единомъ, что было бы прямымъ противоръчіемъ, ни въ чемъ-нибудь другомъ, кромъ него, такъ какъ кромъ него совсъмъ ничего нътъ по предположенію. Сверхъ того, легко видѣть, что матерія, понимаемая какъ безусловно единое, сведенная къ безусловно простому опредъленію непроницаемости или въ себъ бытія °4, перестаеть быть матеріей, поскольку мы подъ матеріей разумъемъ общую основу всвхъ вещей, следовательно, основу множественности, тогда какъ

эч При чемь должно замітить, что самое это свойство непроницаемости теряєть здізсь свой опреділенный смысль, ибо пепроницаемымъ можно являться только для другого, а при безусловно единомъникакого другого быть не можеть.

матерія въ смыслѣ безусловно-единаго есть не основа, а прямое отрицаніе множественности, — это не есть ни матерія физиковъ, ни даже протяженная субстанція Спинозы, которая какъ natura naturans производить изъ себя міръ множественности какъ naturam naturatam — это будетъ «неопредѣленное»  $\tau$ ò  $\ddot{\alpha}\pi \epsilon \iota \varrho o \nu$  Анаксимандра, или «единое сущее» элейцевъ. Но если, такимъ образомъ, становиться на точку зрѣнія элейскихъ философовъ, то придется вмѣстѣ съ ними прямо отрицать есе, кромѣ единаго, прямо признать за несуществующее,  $\mu$  $\dot{\eta}$   $\ddot{o}\nu$ , всю многообразную и подвижную дѣйствительность вещей.

Мы напрасно бы старались избъгнуть необходимости такого отрицанія, ища основанія для множественности вещей въ познающемъ субъектъ, именно, полагая, что субъектъ, воспринимая единое матеріальное бытіе, въ силу присущихъ ему формъ познанія, превращаетъ это единство сущато во множественность явленія. Такое объясненіе было бы напрасно, потому что если подлинно есть только единое, то откуда же возьмется самъ этотъ познающій субъектъ, какъ нѣкоторое другое, независимое начало для объясненія того, что не объясняется изъ единаго сущаго? На почет натуралистическаго монизма познающій субъекть со своими формами познанія, противоръчащими единству сущаго и какимъ-то волшебствомъ превращающими истину въ обманъ и призракъ — этотъ субъектъ съ этими удивительными формами познанія является здёсь чёмъ-то еще болёе необъяснимымъ, чъмъ та дъйствительность, для объясненія которой онъ долженъ бы служить. Очевидно, для того, чтобы субъектъ могь превращать истину единаго сущаго въ обманъ множественныхъ явленій, необходимо, чтобъ этотъ субъекть самъ находился гдъ-то внъ сферы истинно сущаго какъ единаго, но въ такомъ случат это послъднее не будетъ уже единымъ сущимъ, такъ какъ внъ его будетъ находиться нъчто

Итакъ, для того, чтобы быть послѣдовательно вѣрнымъ точкѣ зрѣнія безусловнаго монизма, необходимо отрицать всякую множественность — субъективную такъ же, какъ и объективную. Должно сказать прямо вмѣстѣ съ древними элеатами: «только сущее есть, не-сущаго же нѣтъ совсѣмъ, но сущее есть только единое, слѣдовательно, многое не есть сущее, слѣдовательно, многого нѣтъ совсѣмъ. Но такой выводъ, логически неизбѣжный съ этой точки зрѣнія, есть для нея, очевидно, reductio ad absurdum. Такое единое, которое тре-

буетъ отрицанія всего, не можетъ быть истиннымъ. Истинно сущее должно заключать въ себъ положительное основаніе всего; въ противномъ случать, если оно только противополагается всему, какъ его простое отрицаніе, то оно тъмъ самымъ превращается въ ничто. Истина должна быть истиною всего, а не противоръчіемъ всему, она должна объяснять, а не отрицать дъйствительность.

Мы требуемъ, чтобы то, съ чёмъ мы соединяемъ предикатъ истины какъ такой, что мы признаемъ истинно сущимъ по преимуществу, заключало бы въ себъ основание и, слъдовательно, объясняло бы изъ себя или собою все существующее; мы требуемъ, чтобъ истина была истиною всего, и это требование не есть субъективное или произвольное, но съ совершенною необходимостью вытекаеть изъ самаго понятія истины, изъ формальнаго признака, обусловливаюшаго это понятіе. Этоть общій признакъ состоить, какъ намъ извъстно, въ томъ, что истина должна быть тождественною съ собою или себъ равною. Поэтому то, что мы утверждаемъ какъ истину, мы должны утверждать безусловно и безо всякаго исключенія, вездъ и всегда; такъ, если мы признаемъ, что только единое есть, и это утверждение считаемъ истиннымъ. то мы уже ни въ какомъ случав и ни въ какомъ отношени не должны измънять его, то есть ни въ какомъ случат и ни въ какомъ отношеніи не должны допускать бытія многаго, следовательно, по отношенію къ чему бы то ни было мы должны утверждать, что оно есть единое и ничего болье. Такъ и поступали элеаты, но тотчасъ же приходили къ противоръчію самимъ себъ; ибо дъйствительность многаго не можетъ быть устранена простымъ отрицаніемъ. Многое также есть. Въ такомъ случав остается только раздълить сферу множественнаго явленія, какъ бытіе неистинное, отъ сферы единаго сущаго, какъ подлинной истины, что и сдълалъ Парменидъ, написавшій даже на этомъ основаніи двъ различныя книги: одну объ «истинъ», гдъ утверждалъ единое, а другую о «мивніи», гдв разсматриваль многов. Но если допустить эти двъ противоположныя одна другой сферы, въ такомъ случат то, что утверждается какъ истина въ одной, нельзя уже будетъ утверждать какъ истину въ другой — про явление какъ такое нельзя уже будеть сказать, что оно есть единое, ибо явленіе именно потому и различается здёсь отъ подлинно сущаго, что оно есть многое, и, слёдовательно, если мы будеть говорить о немъ какъ единомъ, то мы уже будемъ говорить не о немъ, а объ его противоположномъ, то есть

о подлинно сущемъ, которое и есть единое; такимъ образомъ, мы впадемъ въ противоръче самимъ себъ и потеряемъ опредъленный предметъ ръчи. Но если, поэтому, безусловно противополагая сферу множественнаго явленія, какъ бытія мнимаго, сферъ единаго сущаго, какъ истиннаго, мы не можемъ уже, не противоръча себъ, утверждать истину одного, какъ истину другого, то, слъдовательно, здъсь истина двоится, перестаетъ быть себъ равною, то есть перестаетъ быть истиной.

Итакъ, истина требуетъ, чтобы мы не признавали сущимъ только единое, и если, однако, съ другой стороны, единство есть непреложное требование той же истины, если истинно сущее, несомивино, есть единое, то, следовательно, необходимо признать, что это единство не есть отрицательное или отвлеченное, исключающее всякую иножественность, а положительное, т. е. заключающее въ себъ всю множественность; должно признать, что истипно-сущее, будучи единымъ, есть вмъстъ съ тъмъ и многое, т. е., другими словами, должно признать, что оно не есть бытіе отвлеченное, а бытіе конкретное или цъльное. И если мы опредълили истинно сущее какъ матерію, то мы должны допустить въ матерій элементы множественности, т. е., признавая, что матерія есть единое по свойству безусловной пепроницаемости или въ себъ бытія, мы должны признать, что опа витств съ твиъ и многое по числу, т. е. мы должны допустить, что это единое свойство непроницаемости принадлежитъ множеству отдъльныхъ единицъ, такъ что матерія является не какъ непрерывное, а какъ раздъльное бытіе, т. е. какъ слагаемое изъ множества реальныхъ единицъ. Только при такомъ допущении можно мыслить и самую пепропицаемость, какъ дъйствительное свойство, въ которомъ эти многія единицы обнаруживають свое бытіе другь для друга, тогда какъ въ безусловно единомъ непроницаемость, какъ пъчто отпосительное, не имфетъ никакого смысла.

Такимъ образомъ, изъ логическаго требованія понятія мы должны вывести здѣсь тотъ самый результатъ, на который большинство патуралистовъ наводится эмпирическими условіями явленій, — я разумѣю взглядъ на матерію, какъ состоящую изъ множества раздѣльныхъ, непроницаемыхъ единицъ, реальныхъ точекъ — такъ называемыхъ атомовъ, т. е. недѣлимыхъ. Въ самомъ дѣлѣ, признанів сущаго безусловно единымъ отнимаетъ, какъ мы видѣли, всякую возможность объясненія существующей дѣйствительности, ибо отъ чи-

стаго отвлеченнаго единства, очевидно, нельзя перейти ни къ какой множественности, если же мы допустимъ въ сущемъ множественность, хотя бы только количественную, то этимъ сейчасъ же представляется возможность объяснить разнообразную дъйствительность явленій во всей ея количественной множественности, ибо это различіе качествъ можетъ мыслиться какъ результатъ различныхъ комбинацій многихъ, хотя бы качественно и одинакихъ, однородныхъ атомовъ.

Итакъ, матеріализмъ опредъляется здѣсь какъ амомизмъ, и въ самомъ дѣлѣ, какъ мы видѣли, только такая матерія можетъ быть настоящею матеріей всего существующаго, понимаемая же иначе, какъ непрерывное, безусловное единое бытіе, она теряетъ всякій признакъ дѣйствительной матеріи и переходитъ въ отвлеченное единство Парменида и Зенона, противополагающееся, а не подлежащее всему сущствующему, отрицающее, а не объясняющее дѣйствительность, и представляющее собою такой принципъ, на которомъ невозможно остановиться безъ внутренняго противорѣчія.

### XXXIII.

Атомизмъ. Отсутствіе единства въ научныхъ теоріяхъ атомизма. Логическое развитіе атомизма. Опредъленіе агома какъ дъйствующей силы.

Подлинная основа всего существующаго есть вещество, какъ совокупность множества отдёльныхъ единицъ реальности или атомовъ. Основанное на этомъ принципѣ воззрѣніе, т. е. атомизмъ, раздѣляется въ наше время большею частью научныхъ пзслѣдователей природы, — атомизмъ есть привилегированная философія естествочнанія. Напрасно мы думали бы, одпако, что современный атомизмъ существуетъ какъ одна опредѣленная и стройная научная теорія. На самомъ дѣлѣ нѣтъ ничего подобнаго. Какъ самыя понятія объ атомѣ, такъ и атомистическія построенія природы, не только различаются, соотвѣтственно тѣмъ частнымъ наукамъ, къ предмету которыхъ сни примѣняются, такъ что атомы химика суть не то, что атомы физика или механика, но и въ предѣлахъ одной и той же пауги

различные ученые предлагають различныя теоріи атомизма: такъ, напримъръ, атомизмъ Коши не есть атомизмъ Бріо, и теорія этого послъдняго ръшительно различается отъ теоріи Грассмана. Въ то время какъ одни физики, напримъръ Фарадей, слъдуя за Лейбницемъ и Босковичемъ, сводятъ понятіе атома къ понятію центра взапмодъйствующихъ силъ и, отнимая у атома самого по себъ всякое протяженіе, превращаютъ атомизмъ въ систему чистаго динамизма, другіе, наоборотъ, стремятся совершенно исключить понятіе силь изъ атомизма и все свести къ механическимъ толчкамъ; третьи, допуская силу, какъ присущую атомамъ, признаютъ ее только какъ способность притяженія, тогда какъ четвертые, слъдуя физической теоріи Канта, рядомъ съ силою притяженія признаютъ за атомами и особую силу отталкиванія, при чемъ нъкоторые эту силу отталкиванія приписываютъ исключительно атомамъ эвира.

Такое отсутствіе единства въ научномъ атомизмѣ есть обстоятельство довольно замѣчательное, и я буду еще имѣть случай къ нему вернуться. Теперь же я только указываю это обстоятельство какъ фактъ, отнимающій у физическихъ теорій атомизма, какъ противорѣчащихъ другъ другу, всякое обязательное значеніе для философа. Впрочемъ, сами ученые, строящіе эти теоріи, придаютъ имъ, вообще говоря, только гипотетическое значеніе. Если такимъ образомъ ни одна изъ существующихъ теорій атомизма не можетъ имѣтъ за себя авторитета физической науки, то намъ остается, говоря объ атомизмѣ, держаться одного авторитета логической мысли, то есть допускать тѣ или другія опредѣленія лишь на основаніи ихъ логической необходимости.

Мы знаемъ, что основное свойство, къ которому сводится понятіе вещества, есть непроницаемость, только это общее свойство можемъ мы утверждать за веществомъ на основаніи внѣшняго опыта. Непроницаемость есть обнаруженіе въ себѣ бытія. Вещь имѣетъ собственное существованіе и потому не можетъ быть упразднена или замѣщена другою вещью, она оказываетъ сопротивленіе всему другому или является непроницаемою для всего другого. Отсюда ясно, что непропицаемость какъ обнаруженіе бытія вещи для другого есть свойство относительное и предполагаетъ бытіе двухъ относящихся другь къ другу вещей, и если мы, согласно общему принципу атомизма, понимаемъ все вещество, то есть весь реальный міръ какъ состоящій изъ множества элементарныхъ вещей или атомовъ, то

необходимо предположить, что они находятся между собою во взаимоотношеніи, обнаруживаясь какъ непроницаемые другь для друга. Непроницаемость, такимъ образомъ, будеть кореннымъ свойствомъ каждаго атома, дълающимъ его тъмъ, чъмъ онъ есть, то есть реальною, имъющей собственное бытіе единицей. Но признавая дъйствительность этого свойства, мы должны будемъ съ логическою необходимостью признать за ними и еще нъчто другое. Въ самомъ дълъ, такъ какъ атомъ является дъйствительно непроницаемымъ лишь поскольку онъ оказываетъ сопротивление дъйствию другого, то, слъдовательно, необходимо предположить это действіе, такъ какъ безъ него не можеть быть и сопротивленія (ибо нечему было бы тогда сопротивляться), а безъ сопротивленія мы не получимъ и непроницаемости. Если атомъ оказывается непроницаемымъ, то есть не пускаетъ другого на свое мъсто, то это, очевидно, предполагаетъ, что другой стремится занять мъсто перваго атома. Такъ какъ сказанное, очевидно, примъняется ко всъмъ атомамъ, то необходимо признать, что всь атомы, кромъ отрицательнаго свойства непроницаемости или сопротивленія, обладають еще и положительнымъ свойствомъ, въ силу котораго каждый атомъ стремится къ другому, хочеть занять его мъсто: это послъднее свойство или способность, присущая атомамъ, обыкновенно называется притяжениемъ.

Такъ какъ ни одинъ атомъ не можетъ быть упраздненъ или замъщенъ другимъ (ибо всякій атомъ по понятію своему есть нъчто безусловное въ себъ и потому непроницаемое и неразрушимое), то, слъдовательно, взаимное дъйствіе притяженія и сопротивленія между атомами должно находиться въ некоторомъ определенномъ равновьсіи, составляющемъ общій предъль или границу взаимодъйствующихъ, и такая общая граница между многими атомами образуетъ для каждаго атома нъкоторую собственную сферу, въ силу чего всъ атомы являются протяженными или пространственными; эта протяженпость есть, такимъ образомъ, не что иное какъ граница сопротивленія между атомами или общій предёль ихъ взаимодействія, другими словами, протяженность есть лишь форма вепроницаемости. Пространство или протяжение есть лишь результать взаимоотношения атомовъ, выражение ихъ равновъсія или ихъ общая граница — предълъ ихъ внутренняго въ себъ бытія и тъмъ самымъ опредъленная форма ихъ внашняго бытія, то есть ихъ бытія другь для друга.

Такимъ образомъ, и непроницаемость (твердость) и ея форма —

протяженность, то есть все то, что составляеть наше представленіе вещества, оказывается не собственною сущностью атомовь, а только ихъ отношеніемъ или, точнье говоря, результатомъ ихъ взаимодъйствія. Что же такое сами атомы? Они не могуть уже быть опредълены какъ крайніе элементы, послъднія составныя частицы вещества, ибо вещество есть лишь ихъ произведение. Атомы вещественны, то есть тверды и протяженны, лишь въ своемъ отношении другь къ другу, въ своемъ соприкосновении другь съ другомъ: сами же по себъ, какъ безусловныя единицы, они не могутъ имъть никакого протяженія, ибо протяженіе есть свойство относительное, предполагающее раздъльность, слъдовательно, разграничение съ другимъ, и потому не имъющее смысла въ примъненіи къ атому, взятому безотносительно или въ себъ самомъ. Но если, такимъ образомъ, атомы сами по себъ лишены всякой протяженности, то они въ пространственномъ смыслъ суть математическія точки; но математическая точка сама по себъ есть лишь нуль пространства, и, слъдовательно, такое понятіе объ атом в какъ математической точк в, хоть и совершенно върное, будеть лишь чисто отрицательнымъ, выражающимъ только, что атомъ самъ по себъ есть нъчто непространственное, но если бъ атомы были только этимъ, то есть только математическими точками или нулями пространства, то изъ нихъ ничего бы не могло произойти, и они не могли бы быть реальными элементами всего существующаго, ибо сколько бы мы такихъ нулей ни брали и какъ бы мы ихъ ни комбинировали, ничего кромъ нуля мы изъ этого бы не получили; слъдовательно, для того, чтобы быть реальною основой всего существующаго, атомы должны быть чъмъ-нибудь въ положительномъ смыслъ, то есть должны имъть нъкоторую собственную субстанціальность. Но эта субстанціальность не можеть быть вещественною, ибо, согласно вышесказанному, основные признаки вещества, именно твердость и протяженность, отняты у атомовъ самихъ по себъ и все вещественное признано производнымъ, а не первичнымъ. Твердость и протяженность, образующія вещества, существують, какъ мы видимъ, лишь во взаимномъ дъйствии атомовъ, сами же атомы согласно этому должны быть опредълены какъ реальпыя причины такого действія; но реальная причина действія есть то, что мы называемъ силою. Такимъ образомъ, собственная субстанціальность атомовь, будучи невещественною, должна быть динамическою, и само атомистическое воззрѣніе согласно этому перестаеть быть механическимь матеріализмомь и превращается въ чистый динамизмъ.

Атомы суть не составныя частицы вещества, а производящія вещество силы. Не сила есть принадлежность, ассіdens, вещества, какъ это долженъ предполагать механическій матеріализмъ, а, напротивъ, вещество есть лишь результатъ силъ, или, говоря точнѣе, общій предѣлъ ихъ взаимодѣйствія. Эти силы своимъ взаимоотношеніемъ и своимъ совокупнымъ дѣйствіемъ на познающій субъектъ образуютъ всю эмпирическую дѣйствительность, весь вещественный реальный міръ, который такимъ образомъ является не какъ простая сумма или совокупность атомовъ, а какъ ихъ произведеніе, согласно чему и сами атомы понимаются не какъ слагаемые (пассивные элементы), а какъ активные производители вещественнаго міра; они суть невещественныя динамическія единицы, въ себѣ существующія и изъ себя дѣйствующія живыя силы или монады.

Вившняя реальность или вещественный міръ есть система двятельныхъ силъ — вотъ результатъ, къ которому насъ привела логическая необходимость и который, какъ сейчасъ будетъ показано, имътъ роковое значение для всего реалистическаго воззрънія.

### XXXIV.

Противоръчіе между динамическимъ атомизмомъ и основнымъ принципомъ всякаго реализма. Невозможность опытнаго познанія сущностей. Переходъ отъ субстанціальнаго реализма къ феноменальному.

Подлинное бытіе или собственная самостоятельная дъйствительность принадлежить только вещественнымъ центрамъ живыхъ силь — монадамъ; все остальное есть лишь ихъ произведеніе, сложный результать ихъ взаимоотношеній и взаимодъйствій, и имъетъ, слъдовательно, лишь производное, а не первичное или основное, лишь феноменальное, а не субстанціальное бытіе. Не только все богатство частныхъ формъ и качествъ, данныхъ въ чувственномъ опытъ, все многообразіе цвътовъ, звуковъ и образовъ, но даже такія общія свойства вещества, каковы протяженность и непроницаемость, имъ-

ютъ лишь феноменальное значеніе, суть лишь явленія, то есть существуютъ лишь для другого, въ воспріятіи другого, а не сами по себъ. Сами по себъ существуютъ и изъ себя дъйствуютъ лишь одни динамическіе атомы или монады.

Но эти атомы или монады не даны намъ ни въ какомъ, ни частномъ, ни общемъ опытъ, собственное бытіе ихъ недоступно изслъдованіямъ никакой опытной науки, и признаніе этого бытія достигается лишь путемъ логическаго мышленія и имъетъ, такимъ образомъ, чисто умозрительный характеръ. Эти безусловные центры живыхъ силъ представляютъ такимъ образомъ собою не физическія реальности, а метафизическія сущности. Итакъ, истинное безусловное бытіе принадлежитъ метафизическимъ сущностямъ, физическая же реальность признается здѣсь лишь явленіемъ, то есть бытіемъ обусловленнымъ, относительнымъ, или просто видимостью, и такъ какъ метафизическая сущность какъ такая познается лишь чистымъ умозръніемъ, то это послъднее оказывается здѣсь источникомъ истиннаго знанія, только какъ реальный опытъ, какъ познающій только видимость, не сообщаетъ самъ по себѣ никакого истиннаго познанія и можетъ имъть только условное, подчиненное значеніе.

Этотъ результатъ, логически необходимый, долженъ, однако, поразить насъ своею неожиданностью, если мы припомнимъ нашу исходную точку. Исходя изъ принципа реализма, мы начали съ признанія внъшней реальности за безусловное или подлинное бытіе, соотвътствіе съ этою внъшнею реальностью нашего познанія или его объективность признали мы за критерій его истинности, и, слёдовательно, внъшній чувственный опыть, въ которомъ мы воспринимаемъ эту реальность, былъ для насъ единственнымъ истиннымъ познаніемъ; все остальное, т. е. все, что не находится, или не дается въ чувственномъ опытъ, а полагается нашимъ собственнымъ умомъ, признали мы за субъективный вымысель. Затъмъ самъ внъшній опыть указаль намь на вещество какъ на свое основное общее содержаніе, вещество же оказалось по необходимости дълимымъ, при чемъ мы должны были допустить, какъ предёлъ этого дёленія, множественность атомовъ, которые и оказались образующими элементами вещества. Но анализъ атомизма привелъ насъ къ понятію атомовъ какъ невещественныхъ динамическихъ единицъ или центровъ живыхъ силъ; и само вещество со всею данною въ опытъ физическою реальностью оказывается лишь феноменомъ этихъ вещественныхъ монадь, этихъ метафизическихъ сущностей. Такимъ образомъ, въ концѣ концовъ мы становимся на точку зрѣнія прямо противоположную той, изъ которой исходили. То, что принималось за объективную реальность какъ нѣчто извнѣ данное — міръ нашего опыта — оказывается лишь субъективнымъ явленіемъ или видимостью, то же, что отвергалось какъ субъективный вымыселъ — результаты нашего умозрѣнія — оказались выраженіемъ истинно-сущаго; внѣшній обективный опытъ, въ которомъ мы думали находить подлинное бытіе внѣшнихъ вещей самихъ по себѣ, является теперь лишь выраженіемъ ихъ относительнаго, феноменальнаго бытія, — ихъ бытія для насъ, а наше субъективное умозрѣніе, которое считалось лишь источникомъ пустыхъ фантазій, оказалось откровеніемъ истинно-сущаго, показателемъ собственной, безусловной сущности вещей; короче сказать, то, что было объективнымъ, стало теперь субъективнымъ и наоборотъ: реальность стала видимостью, и вымысель сталь сущею истиной.

Очевидно, самый принципъ реализма упраздняется этимъ результатомъ, и если мы согласимся съ этимъ последнимъ, то мы должны будемъ отвергнуть всю точку эрвнія реализма; мы должны будемъ вмъсто физической реальности, открываемой опытомъ и оказавпиейся лишь видимостью, принять какъ предметъ истиннаго знанія внутреннюю метафизическую сущность вещей, до которой мы достигаемъ лишь путемъ умозрънія. Но прежде чъмъ остановиться на этомъ заключении, мы должны посмотръть, не представляеть ли наша прежняя точка зрѣнія какой-нибудь возможности избѣгнуть этого рокового для нея разультата; и на самомъ дълъ, мы легко найдемъ такую возможность, если вспомнимъ, какимъ путемъ мы пришли къ этому результату, т. е. къ отрицанію реализма. Дело въ томъ, что результать этотъ, утверждающій права умозрѣнія, самъ добыть нами лишь путемъ умозрвнія, а такъ какъ на почвв реализма, на которомъ мы съ самаго начала стояли, умозръніе не привнается за способъ истиннаго познанія, то, следовательно, и заключенія, достигнутыя этимъ путемъ, не могуть имъть здъсь никакого обязательнаго значенія. Положимъ, логическое мышленіе заставляеть нась признать, что вещество какъ такое не есть самостоятельная реальность, а лишь продуктъ невещественныхъ динамическихъ единицъ или монадъ; противъ этого со стороны реализма всегда можно возразить, что въдь это есть только выводъ умозрънія, а потому, не оснаривая логической върности этого вывода, можно тъмъ не менъе

считать его несоотвётствующимъ истинё, поскольку истина основывается не на заключеніяхъ логической мысли, а на данныхъ физическаго опыта, въ физическомъ же опытё мы никакихъ невещественныхъ монадъ, разумфется, не находимъ.

Итакъ, оставляя безъ вниманія метафизическое построеніе вещества изъ живыхъ силъ, мы должны вернуться къ темъ представленіямь о веществь, которыя даются намь физическою, на опытв основанною, наукой. Но тутъ мы встръчаемся съ тъмъ фактомъ, который быль уже выше указань, именно, съ совершеннымъ отсутствіемъ единства въ научныхъ теоріяхъ касательно вещества; ибо хотя огромное большинство ученыхъ согласно въ томъ, что вещество должно быть представляемо какъ состоящее изъ атомовъ, но подъ атомомъ разумъются здъсь вещи совершенно различныя и часто прямо исключающія другь друга; при чемь нікоторые весьма авторитетные физики прямо признають то метафизическое понятіе вещества, къ которому мы пришли умозрительнымъ путемъ, именно, они видятъ въ веществъ продуктъ невещественныхъ единицъ, центровъ силы и монадъ, совершенно покидая при такомъ воззръніи почву реализма и внъшняго опыта. Этотъ фактъ разногласія между учеными въ вопрост о веществт можеть быть объяснень только темь, что хотя частныя положенія эмпирическихъ наукъ и основываются на опыть, но въ общихъ теоріяхъ своихъ эти науки не только-не чужды умозувнія, но и прямо переходять въ умозрвніе, при чемъ раздичія и противоръчія между научными теоріями, касающимися одного и того же предмета, натурально объясняются тъмъ, что одни ученые дальше и съ большею логическою последовательностью идуть по пути умозрънія, другіе же, опасаясь углубляться въ эту малоизвъданную ими область, осторожнъе держатся у береговъ эмпиріи.

Но если мы возьмемъ даже наименѣе умозрительныя изъ научпыхъ теорій, то увидимъ, что и онѣ существенно переходятъ за предѣлы внѣшняго опыта и доступной ему реальности. Такъ, въ вопросѣ о веществѣ, если мы остановимся на той наиболѣе реальной и
наименѣе метафизической теоріи, признающей вещество состоящимъ
изъ вещественныхъ же атомовъ, которые сами по себѣ обладаютъ
протяженностью и непроницаемостью какъ своими безусловными свойствами и которымъ сверхъ того присущи силы притяженія и отталкиванія, — то, при всей логической неудовлетворительности такого
понятія — ибо здѣсь остается совершенно необъясненною возмож-

ность мыслить протяжение и непроницаемость какъ безусловныя свойства, то естъ свойства, принадлежащія каждому атому самому по себѣ, а равно необъясненнымъ остается и то, что должно разумѣть подъ выраженіемъ: «сила, принадлежащая или присущая вещественному атому», — при всей неудовлетворительности такого понятія объ атомѣ, оно во всякомъ случаѣ естъ понятіе умозрительное или метафизическое, слишкомъ смѣлое съ точки зрѣнія послѣдовательнаго реализма. Ибо въ нашемъ реальномъ физическомъ мірѣ, въ мірѣ нашихъ опытовъ и наблюденій, мы не находимъ совсѣмъ никакихъ атомовъ, ни протяженныхъ, ни непротяженныхъ; мы находимъ здѣсь только дѣлимое вещество и никакого предѣла его дѣлимости не открываемъ, а потому и протяженіе, и непроницаемость являются здѣсь вовс не какъ безусловныя свойства простыхъ недѣлимыхъ единицъ, а лишь какъ относительныя свойства сложныхъ и дѣлимыхъ тѣлъ.

Такимъ образомъ, оказывается, что всякое понятіе о веществъ самомъ по себъ или о его безусловныхъ элементахъ есть лишь умозръніе, т. е. съ точки зрънія реализма — вымыселъ, т. е. нъчто такое, чъмъ мы, пожалуй, можемъ воспользоваться для гипотетическаго объясненія явленій, но чему мы ни въ какомъ случать не имъемъ права приписывать объективную дъйствительность. Эта послъдняя принадлежитъ только тому, что дается намъ въ физическомъ опытъ, т. е. тому, что, какъ мы видъли, есть лишь явленіе. Вещи въ себъ суть лишь метафизическія сущности, т. е. субъективный вымысель, объективная же дъйствительность принадлежитъ лишь явленію.

Реальность оказывается только явленіемь. Мы дъйствительно (т. е. во внышнемь опыть) познаемь только явленія, и это познаніе явленій есть для нась единственное истинное познаніе, мнимое жо знаніе о собственной сущности вещей или о безусловной реальности есть пустая фикція, субъективный вымысель. Такимь образомь, принципь реализма претерпіваеть здісь нікоторое существенное видоизміненіе или діалектическое превращеніе. Если первоначально подь объективною реальностью или подлиннымь бытіемь разумінось безусловное, независимое оть познающаго субъекта бытіе вещей самихь по себі, а вымысломь считалось то, что не соотвітствуеть этому безусловному существу вещей или что привносится познающимь оть себя, то теперь, напротивь, оказывается, что именно то.

что въ нашемъ познаніи представляется какъ выраженіе безусловнаго существа вещей самихъ по себъ, будучи основано лишь на субъективномъ умозрѣніи, есть не болѣе какъ вымыселъ; не вымысломъ же оказывается лишь относительное бытіе вещей или ихъ бытіе, измѣненное нашимъ субъектомъ въ явленіи. Теперь мы опять возвращаемся къ простому чувственному опыту, но придаемъ ему уже другое значеніе: чувственный опытъ признается теперь за истинное познаніе не какъ показатель вещей, а какъ производитель вещей; и если прежняя форма реализма, которую мы доселѣ разсматривали и которая ищетъ предмета истиннаго познанія въ независимомъ отъ субъекта бытіи вещей самихъ по себъ, мы назовемъ реализмомъ субстанијальнымъ, то достигнутую нами теперь точку зрѣнія, которая признаетъ объективную реальность лишь за относительнымъ бытіемъ вещей какъ явленій, мы должны назвать реализмомъ феноменальнымъ.

## XXXV.

Реальность какъ явленіе, бытіе какъ отношеніе, матерія какъ ощущеніе. Общая характеристика критическаго реализма и три степени его развитія: сенсуализмъ, отвлеченный эмпиризмъ и позитивизмъ.

Истинно есть то, что дано въ дъйствительномъ воспріятіи, что субъектъ находить существующимъ: таковъ общій принципъ всякаго реализма. Но эта данная въ нашемъ воспріятіи реальность, выражаєть ли она собственное существо, сустанцію вещей, или же только ихъ отношеніе къ нашему субъекту, ихъ дъйствіе на него и въ пемъ — вотъ вопрось, который составляетъ точку раздъленія между двумя главными видами реализма. Первый видь, различные фазисы котораго мы досель разсматривали и который мы назвали реализмомъ сустанціальнымъ, ръшаетъ вопрось въ первомъ смысль, предполагая, что наше воспріятіе вещей прямо соотвътствуетъ ихъ собственному субстанціальному бытію, что мы познаемъ природу вещей самихъ по себъ; какимъ образомъ сущность вещей можетъ переходить въ наше познаніе, этотъ вопрось здъсь не разръшается, соотвътствіе нашего познанія внъшнимъ вещамъ принимается здъсь безъ

изслѣлованія какъ нѣчто несомнѣнное, вслѣдствіе чего этотъ видъ реализма и опредѣляется какъ реализмъ догматическій.

Но такой догматизмъ въ области знанія является, очевидно, ирраціональнымъ, и съ развитіемъ философской мысли предполагаемое соотвътствие нашего воспріятія внышнимь вещамь подвергается критикъ разсудка, которая, исходя изъ противоположенія между на-шимъ субъектомъ и внъшними вещами, показываетъ, что эти по-слъднія не могутъ сами по себъ, субстанціально, перейти въ познавательныя состоянія субъекта, что онъ могуть только такъ или иначе дъйствовать на него и вызывать въ немъ тъ или другія ощущенія и представленія, выражающія собою отношенія этихъ вещей къ субъекту, а не ихъ собственное бытіе. Разсматривая всѣ данныя нашего дъйствительнаго познанія, эта критика показываеть, что всь они, по своему субъективному и относительному характеру, какъ состояпія нашего познанія не суть прямые признаки внѣшнихъ вещей, не ихъ субстанціальныя свойства, а могутъ лишь выражать бытіе вещей для насъ, ихъ дъйствіе на насъ и въ насъ, то есть, что всь эти данныя нашего дъйствительнаго познанія о вещахъ показываютъ не то, какъ эти вещи суть, а лишь какъ онв намъ являются, такъ что мы собственно и познаемъ не вещи, а наленія, и все то, что дано вь нашемъ опытъ и что мы называемъ реальностью, есть лишь явленіе. Такимъ превращеніемъ субстанціальной реальности вещей въ феноменальную реальность явленій характеризуется этотъ второй видъ реализма, который мы поэтому и обозначили какъ реализмъ феноменальный и который, будучи основанъ на критическомъ отношеніи къ даннымъ нашего познанія, опредъляется съ этой стороны какъ реализмъ критическій.

Простое бытіе вещей, ихъ собственные признаки и свойства разрѣшаются теперь въ ихъ отношеніи къ субъекту. Такъ какъ предметъ можетъ стать чѣмъ-нибудь для меня, получить для меня дѣйствительное существованіе лишь поскольку онъ находится въ томъ или другомъ отношеніи ко мнѣ («быть для кого» и «относиться къ кому» есть одно и то же), такъ какъ безотносительное его бытіе меня совсѣмъ не касается и мнѣ недоступно, то, слѣдовательно, все, что дано мнѣ какъ этотъ предметъ, вся его реальность, все его бытіе для меня, о которомъ только я и могу говорить, состоитъ въ этихъ его отношеніяхъ ко мнѣ, къ познающему субъекту. Когда я воспринимаю извѣстный предметъ, то всѣ его признаки или свойства суть

лишь извъстныя отношенія его къ тъмъ или другимъ сторонамъ моего воспринимающаго субъекта, къ тъмъ или другимъ моимъ познавательнымъ способпостямъ; что же такое этотъ предметъ помимо такого отношенія ко мить, я не знаю и знать не могу, а могу только утверждать, что внъ этого отношенія онъ не есть этомъ предметъ, такъ что если бъ у меня не было этихъ познавательныхъ способностей, то и этого предмета не было бы, а быль бы какой-нибудь другой. Разумъется, существо самой вещи не можетъ измъниться отъ изминения моихъ познавательныхъ способностей, но объ этомъ существъ я ничего не знаю и не могу говорить; бытіе же предмета, о которомъ я могу говорить, сводится къ отношенію между тымъ неизвъстнымъ существомъ и моими способами воспріятія; слъдовательно, съ измѣненіемъ этихъ послѣднихъ измѣняется и самое бытіе этого предмета. И если догматическій реализмъ различаеть въ познаваемомъ предметъ его преходящія и измънчивыя формы отъ пребывающей матеріи, то реализмъ критическій въ послъдовательномъ своемъ развитіи не можетъ сохранить такого различія. Въ самомъ дълъ, все дъйствительное содержание этого понятия «материя» сводится, какъ мы знаемъ, къ свойству сопротивленія или непроницасмости, то есть къ извъстному ощущению субъекта; если же подъ матеріей захотять разуміть не это явленіе непроницаемости, а производящую его вещь саму по себъ, то должно сказать, что мы объ этой вещи въ себъ безусловно ничего не знаемъ, она есть чистое Х, а потому совершенно нелъпо обозначать ее опредъленнымъ терминомъ матерія. Та же матерія, которая дъйствительно для насъ существуетъ и о которой мы имъемъ опредъленное понятіе, есть бытіе чисто относительное, все содержание котораго опредъляется нашими ошушеніями.

Такимъ образомъ, если для реализма догматическаго «бытіе» и «отношеніе», «реальность» и «явленіе», «матерія» и «ощущеніе» суть понятія частью противоположныя, частью же разнородныя и во исякомъ случать радикально различныя, то для критическаго реализма это различіе исчезаетъ: для него бытіе разръшается въ отношеніе, реальность обращается въ явленіе, и матерія сводится къ ощущенію.

Безусловная реальность познаваемаго, т. е. его совершенная пезависим сть отъ познающаго субъекта, оказывается недостижимою для нашего воспріятія. Вившнее бытіе предмета какъ такое, т. е. какъ безусловно независимое отъ познающаго, тъмъ самымъ исключается изъ предъловъ познанія: поскольку же мы познаемъ предметъ, постольку онъ перестаетъ быть внъшнимъ, потому что входитъ въ формы нашего внутренняго психическаго бытія (стаповится нашимъ ощущеніемъ, нашимъ представленіемъ и т. д.), и, обусловливаясь этими формами, онъ, очевидно, перестаетъ быть безусловнымъ. Поэтому, если мы, въ силу общаго принципа реализма, попрежнему требуемъ, чтобы предметъ истиннаго знанія былъ реальнымъ, то мы дслжны при этомъ разумъть реальность уже въ нъкоторомъ новомъ, условномъ смыслъ.

На тъхъ степеняхъ реализма, которыя были нами прежде раз-смотръны, реальность разумълась въ безусловномъ смыслъ, т. е. какъ бытіе само по себъ, въ совершенной независимости отъ познающаго субъекта; эта безусловная реальность усматривалась сначала въ непосредственномъ внъшнемъ фактъ (какъ предметъ непосредственной чувственной увъренности), затъмъ въ пребывающемъ (субстанціальномъ) бытія отдъльной вещи и, наконецъ, въ природь или общей основъ вещей, при чемъ эта общая основа или матерія опредълилась окончательно какъ система элементарныхъ существъ или амомовъ. Во всемъ этомъ развитіи реальнаго принципа, начинающемся съ простого утвержденія, что истинно только то, что есть наглядный и осязательный фактъ, и кончающемся сложною теоріей атомовъ, во всемъ этомъ развитіи реализма все вниманіе обращено исключительно на объективную сторону знанія, на вопросъ о познаваемомъ въ его истинъ, и совершенно упускается изъ виду и забывается необходимое участіе субъекта, т. е. познающаго, во всякомъ реальномъ знаніи. Всякое внѣшнее бытіе — факта, вещи, природы вещей можетъ быть намъ доступно только въ нашемъ воспріятіи, въ насъ и черезъ насъ; внъшнее бытіе можетъ быть намъ доступно лишь поскольку оно не есть витшиее, т. е., другими словами: витшнее бытіе какъ такое, безусловная реальность, совстить для насъ недостижимо, и если мы тімъ не менте должны сохранить различіе между реальнымъ и воображаемымъ, то намъ приходится перепести это различіе во впутреннюю сферу нашего субъективнаго бытія. Если для субстанціальнаго реализма это различіе между реальнымъ и воображаемымъ или вымысломъ совпадало съ различіемъ между субъективнымъ и объективнымъ въ смыслъ независимаго отъ субъекта, такъ что эта независимость отъ субъекта и составляла критерій истиннай

реальности, то теперь, съ устранениемъ этой чистой предметности, какъ совершенно для насъ недостижимой, мы должны уже въ самомъ субъектъ искать критерія реальности. Дъйствительнымъ предметомъ познанія являются только собственныя внутреннія состоянія самого познающаго, потому что и внашнія вещи (предполагая бытіе таковыхъ) могуть быть ему доступны только въ этихъ его внутреннихъ состояніяхъ, и, слъдовательно, различіе реальнаго и воображаемаго въ нашемъ познаніи не можеть быть различіемъ между внъшнимъ бытіемъ предмета и внутреннимъ состояніемъ субъекта (ибо все для насъ есть только внутреннее состояніе субъекта), а можеть быть лишь различіемъ въ предълахъ самихъ этихъ субъективныхъ состояній, то есть различіемъ между одними субъективными состояніями и другими, тоже субъективными. И въ самомъ дълъ, оставляя въ сторонъ всякую внъшнюю предметность (какъ безусловно непознаваемое) и ограничиваясь одною внутреннею сферой субъекта, мы находимъ здъсь одно, на первый взглядь, коренное различіе: нъкоторыя изъ состояній субъекта являются какъ только происходящія въ немъ или имъ пассивно переживаемыя, ему данныя, другія же какъ имъ самимъ непосредственно производимыя или вызываемыя. И тъ и другія совершаются въ самомъ субъектъ, а не внъ его, суть собственныя состоянія, по въ однихъ онъ чувствуетъ себя воспринимающимъ, въ другихъ жо дъятельнымъ, для первыхъ онъ есть условіе пассивное, для вторыхъ же активное. Состоянія перваго рода, являющіяся въ субъекть помимо его прямого и положительнаго участія, суть, собственно, ощущенія или воспріятія вившнихъ чувствъ, образующія такъ пазываемый вившпій опыть, которымь мы и приписываемь характерь относительной реальности и объективности по сравненію съ внутренними состояніями другого рода, въ которыхъ субъектъ самъ проявляетъ свое собственное бытіе, которыя непосредственно возпикають изъ самаго субъекта и потому представляются какъ чисто субъективныя и совершенно лишенныя внъшней реальности, каковы наши мысли, желанія, фантазіи и т. д. Такимъ образомъ, хотя внъшняя реальность или въ себъ бытіе совершенно намъ недоступны и все содержаніе нашего знанія ораничивается нашими собственными состояпіями или нашимъ внутреннимъ опытомъ (въ широкомъ смыслъ), но и въ самой этой внутренней сферъ нашего опыта, рядомъ съ такими состояніями, которыя проявляють действіе самого субъекта и потому признаются нами за чисто-субъективныя, мы находимъ и такія состоянія, въ которыхъ субъекть является лишь психическою средой и которымъ мы поэтому приписываемъ значеніе внішняго опыта въ условномъ смыслі; и эта-то условная, относительная объективность нашихъ ощущеній и составляеть единственную, доступную намъ реальность и единственное мірило истиннаго знанія какъ реальнаго. Истиннымъ въ этомъ смыслії является только то, что можеть быть въ конції концовъ сведено къ ощущенію внішнихъ чувствъ, что можеть быть показано какъ ощущаемое или испытываемое, а не мыслимое или воображаемое только.

Итакъ, мы возвращаемся опять къ чувственному опыту какъ единственному источнику реальной истины; но теперь уже чувственный опыть понимается въ другомъ смысле и значени, нежели прежде. Прежде (по точкъ зрънія сустанціальнаго или догматическаго реадизма) чувственный опыть хотя и принимался за основание истиннаго знанія, но не самь по себь, а лишь поскольку онъ признавался выразителемъ и представителемъ внъшняго, безусловно независимаго отъ субъекта бытія; чувственный опыть является завсь лишь какъ простой безразличный проводникъ или каналъ для внъшней дъйствительности; если это есть сенсуализмъ, то сенсуализмъ наивный, довърчиво признающій за внъшними чувствами магическую способность передавать намъ самую суть вившнихъ вещей. Тенерь же, когда признано, что суть вещей для насъ недоступна, единственною реальностью для насъ и объективнымъ основаніемъ нашего знанія являются наши ощущенія какъ такія, то есть какъ данныя состояпія пашего сознанія, и чувственный опыть самь по себъ становится осповнымъ содержаніемъ нашего знанія и окончательнымъ мериломъ всякой истины. Здёсь мы имёемъ уже сенсуализмъ сознательный, сенсуализмъ въ собственномъ смыслъ. Если прежде (на первыхъ ступеняхъ догматическаго реализма) чувственныя данныя признавались за истину не сами по себъ, то есть не какъ ощущаемыя или испытываемыя, а лишь какъ свидетели внешняго бытія или прямые показатели независимой отъ субъекта реальности, то теперь (въ реализмъ критическомъ), съ устраненіемъ этой послъдней, чувственныя данныя сами по себъ являются какъ окончательное основание всякой истины; они здёсь не свидётели реальности, а сами суть реальность, — по крайней мъръ, единственная для насъ доступная реальность; чувственный опыть не проводить только, а содержить въ себъ всю познаваемую дъйствительность.

Итакъ, критическій (или феноменальный) реализмъ, въ силу основного значенія, которое имъетъ для него чувственный опытъ, характеризуется прежде всего какъ сенсуализмъ.

Въ ощущенияхъ дается намъ единственная доступная для насъ реальность — реальность явленія, въ силу чего ощущенія или данцыя такъ называемаго внёшняго опыта составляють реальную основу истиннаго знанія. Но очевидно, что эта реальная основа сама по себъ еще не составляетъ истиннаго знанія. Въ ощущеніи явленіе существуеть какъ простая дъйствительность, но мы знаемъ, что дъйствительность есть лишь первый признакъ истины и что одного этого признака для истины, какъ такой, недостаточно; мы знаемъ явленіе какъ дъйствительное, то есть какъ существующее въ извъстныхъ нашихъ ощущеніяхъ, но вотъ данное ощущеніе исчезло, и съ нимъ исчезла и дъйствительность явленія, но истина исчезнуть не можеть; слъдовательно, познавая явленіе въ его исчезающей дъйствительности, мы еще не знаемъ его истины, которая есть въ немъ то, что исчезнуть не можетъ, то есть то, что въ немъ есть необходимаго. Итакъ, для того, чтобы знать истину явленія, мы не должны ограничиваться одною его простою дъйствительностью, данною въ нашихъ ощущеніяхъ, а должны узнать это явленіе въ его необходимости или его законъ, то есть постоянномъ отношении его къ другимъ явленіямъ. Но законъ явленія не дается въ непосредственномъ чувственномъ опытъ, представляющемъ только его простую дъйствительность; этотъ законъ открывается сложнымъ процессомъ изслъдованія, который, основываясь на многихъ повторенныхъ наблюденіяхъ, выдъляетъ путемъ опытовъ и различныхъ сопоставленій всь случайныя отношенія между явленіями и находить, такимъ обраяомъ, ихъ постоянную связь или закономърность. Этотъ процессъ изследованія, открывающій законы явленій, мы называемъ, вообще, научнымъ опытомъ. Итакъ, реальное знаніе, основанное на ощущепіяхъ или непосредственномъ чувственномъ опытъ, настоящее свое осуществление (какъ истинное знание) получаетъ лишь чрезъ опытъ научный, будучи въ основъ своей сенсуализмомъ, опредъляется далъе какъ эмпиризмъ (въ тъсномъ смыслъ).

Законы явленій, открываемые научнымъ опытомъ, опредѣляють постоянныя отношенія явленій въ ихъ сосуществованіи и послѣдовательности, или, другими словами, эти законы опредѣляютъ постоянное и въ этомъ смыслѣ необходимое мѣсто, занимаемое извѣст-

нымъ явленіемъ въ извъстной пространственной группъ и извъстномъ временномъ ряду. Но если, такимъ образомъ, мы познаемъ относительную необходимость явленій, то этимъ, очевидно, еще не удовлетворяется требованіе всеобщности, составляющей существенный признакъ истины; чтобы знать явленіе въ его полной силъ, мы должны знать его всеобщее значеніе, то есть его постоянное отношеніе не къ той или другой ограниченной группъ или ряду явленій. а его отношеніе ко всъмъ явленіямъ или его мъсто въ общей системъ явленій.

Итакъ, мы должны знать общую систему явленій, всё разно-образныя ихъ отношенія должны быть сводимы къ одному общему принципу, всё частные эмпирическіе законы должны быть поняты какъ примъненія одного общаго закона или одной универсальной дан-ной, связывающей всъ явленія, и если научный опытъ въ каждой отдельной наука познаеть законы только накоторых вяленій или взаимныя отношенія явленій въ нъкоторой опредъленной сферь, то для познанія общаго закона, управляющаго всеми явленіями какъ одною системой, необходимо, чтобы сами отдъльныя науки были подчинены одному общему принципу, опредъляющему ихъ отношеніе другъ другу, т. е., другими словами, чтобы всё отдёльныя науки были приведены въ одну систему: для познанія системы явленій необходима система наукъ, или научная система. Ясное сознание этого требованія и наибол'є посл'єдовательную попытку осуществить его, т. е. создать на эмпирической почев систему наукъ, соответствующую системе явленій, мы находимъ въ такъ называемомъ позитивизмъ, который, такимъ образомъ, и является необходимымъ послъднимъ вавершениемъ критическаго (феноменальнаго) реализма. Этотъ последній, следовательно, представляеть три последовательные и твено между собою связанные фазиса, три степени въ развитіи одного и того же отвлеченнаго начала, изъ коихъ низшая требуетъ высшихъ, а высшая предполагаетъ и заключаетъ въ себъ низшія, такъ что всё три являются необходимыми составными элементами одного общаго воззрёнія. Эта связь можеть быть выражена въ слёдующихъ краткихъ положеніяхъ. Единственный предметь истиннаго реальнаго познанія суть явленія (общій принципь критическаго или феноменальнаго реализма); но явленія познаются, во-первыхъ, въ своемъ простомъ бытів или дайствительности, какими они являются въ непосредственномъ чувственномъ опытъ, или въ ощущенияхъ внъшпихъ чувствъ; во-вторыхъ, явленія познаются въ своей относптельной необходимости или законъ, открываемомъ научнымъ опытомъ, и, наконецъ, въ-третьихъ, опи познаются въ своей всеобщности, представляемой системою паукъ или научною системой. Другими словами, съ точки зрънія критическаго реализма, утверждающаго истипу какъ явленіе, мы получаемъ слъдующія три другъ изъ друга вытекающія и другъ друга восполняющія опредъленія истины: 1) истина есть дъйствительное явленіе, данное намъ въ ощущеніять внъшнитъ чувствъ (сепсуализмъ); 2) истина есть необходимый законъ явленій, сткрывасмый научнымъ опытомъ (эмпиризмъ въ собственномъ смыслъ); 3) истина ссть всеобщая система явленій, познаваемал наукой какъ такою, или системою всъть наукъ (позитивизмъ).

Итакъ, система положительныхъ эмпирическихъ наукъ заключаетъ въ себъ высшую, доступную для насъ истину, и единственное истинное знаше есть знаше положительно-паучное. Въ умственной сбласти все, что не имъетъ положительно-научного характера, должно быть признано за субъективный вымысель. Всв понятія о безусловныхъ началахъ и сущностяхъ, о первыхъ производящихъ причинахъ и о причинахъ конечныхъ или цъляхъ, должны быть отвергнуты какъ принадлежащія къ области недоступной истипному, то есть положительно-научному знанію. Вибсто сущностей явленія, вибсто причинъ и цълей, законы явленій, вмъсто трансцендентальной философіи, положительная наука, — въ такой заміні принципь реализма находитъ свое последнее выражение и свое полное торжество, которое здёсь, разумиется, есть торжество здраваго разума надъ туманными и безплодными призраками философствующей фантазіи, — торжество объективной истины надъ субъективнымъ обманомъ. Этотъ результать, то есть принятіе системы явленій за предвлы истиннаго знанія, повидимому, удовлетворяеть формальному требованію истины: міръ, какъ система явленій, познаваемая эмпирическою паукой въ ея совокупности, повидимому, представляетъ признаки реальности (относительной), необходимости и всеобщности. Посмотримъ, такъ ли это на самомъ дълъ, и можетъ ли послъдовательный, ищущій истину умъ успокоиться въ этой, хотя и мелкой, но, повидимому, совершенно върной пристани позитивизма?

## XXXVI.

Критика сенсуализма. Дъйствительное явленіе не познается въ ощущеніяхъ внъшнихъ чувствъ. Дъйствительное явленіе какъ продуктъ умственной дъятельности. Переходъ отъ сенсуализма къ идеализму.

Въ ощущеніяхъ внёшнихъ чувствъ, и только въ нихъ, познаемъ мы объективную действительность явленія или явленіе какъ объективно-дейст; ительное: таково основное утвержденіе сенсуализма. Здёсь говорится объ объективной действительности «явленія», а не «вещи», то есть, разумбется, не безусловная реальность или въ себъ бытіе, признанное недоступнымъ для нашего познапія, а только относительная действительность предмета или его бытіе для насъ. Итакъ, действительность явленія какъ предмета для насъ познается въ ощущеніяхъ внёшнихъ чувствъ. Проверимъ это положеніе на действительномъ конкретномъ примере.

Положимъ, предо мною сидитъ извъстный человъкъ и разговариваеть со мною; я вижу и слышу его, онъ есть для меня дъйствительное предметное явленіе. Но если бы мы стали утверждать, что э о приствительное авленіе нано мнр вр ошліннях монхр виршнихр ч вствъ, что я ощущаю этого человека, сидящаго и говорящаго со лою, то мы впали бы въ грубое заблуждение. Намъ совершенио неможно ощущать это дъйствительное явленіе, этого человъка, по чой простой причинъ, что у насъ нътъ такого вившняго чувства, въ ощущеніяхъ котораго намъ могло бы быть дано это явленіе. Правда, у насъ есть извъстныя пять чувствъ (къ которымъ въ послъднее время психо-физіологи, на основаніяхъ, за прочность которымь я не поручусь ни въ какомъ случав, присоединяють еще шестое, такъ называемое мускульное чувство), но въ этихъ пяти или шести чувствахъ мы имбемъ, въ данномъ случав, нбито совершенио другое, вполнъ отличное отъ этого дъйствительнаго, для насъ существующаго явленія, отъ этого человіка, сидящаго и говорящаго съ нами. И, во-первыхъ, когда говорится: я вижу этого человъка, если подъ словомъ «видъть» разумъется «имъть эрительныя ощущенія» (а другого смысла не можеть иміть этоть терминь въ данномъ случав), то легко можно показать, что въ своихъ зрительныхъ ощущеніяхъ я вовсе не вижу этого человъка и, вообще, никакого предмета не воспринимаю. Въ самомъ дълъ, всъ зрительныя ощущенія, все, что можеть происходить или быть дано въ моемъ чувствъ эрънія — сводится къ различнымъ видоизмененіямъ света, теней и цветовъ. Такъ какъ въ данномъ случав, когда я говорю, что вижу этого человъка, все, что я могу имъть при этомъ въ моемъ чувствъ зрънія, сводится къ ряду світовых ощущеній; все, что я здісь прямо могу видеть, есть только известное количество цветныхъ пятенъ и извъстная игра свъта и тъней. Но все это само по себъ не только не похоже ничуть на то дъйствительное явленіе, которое я имъю предъ собою въ видъ этого человъка, со мною сидящаго и разговаривающаго, но и вообще все это, то есть всё мои зрительныя ощущенія сами по себѣ нисколько не предполагають и не требують и не указывають ни на какой дъйствительный предметь, ни на какое объективное явленіе. Не имъя предъ собою никакого предмета в даже съ закрытыми глазами я могу имъть тъ же самыя свътовыя ощущенія, могу видъть различныя цвътныя пятна и даже фигуры, при чемъ я даже и не ищу никакого объективнаго явленія, которое выражалось бы этими ощущеніями, а принимаю ихъ въ ихъ простомъ субъективномъ значеній какъ мой собственныя чувственныя состоянія и ничего болье.

Точно то же и съ еще большею очевидностью должно отнести и къ утвержденію: я слышу этого человъка. Если подъ «я слышу» разумьть собственно мои слуховыя ощущенія какъ такія, то есть различныя состоянія этого моего чувства, то должно признаться, что я такъ же мало могу слышать этого человъка, какъ и видъть его. Различные звуки, которые я воспринимаю какъ мои ощущенія, то есть какъ различныя состоянія и видоизмѣненія моего собственнаго чувства, не выражають сами по себь ничего объективнаго и въ этомъ смысль такь же мало имьють общаго сь этимь человькомь, какь и съ этой ствной, и если въ данномъ случав я приписываю ихъ этому человъку какъ ихъ объективной причинъ, то для этого я имъю, конечно, другія основанія помимо самихъ ощущеній, ибо сами эти слуховыя ощущенія могуть быть во мні и дійствительно бывають безо всякаго отношенія къ какому-нибудь объективному явленію: мнъ могуть слышаться извъстные звуки и даже опредъленныя сочетанія звуковъ или слова, которыя я, однако, никому не приписываю, то есть не придаю имъ никакого объективнаго значенія, чего, очевидно, не могло бы быть. если бы самый факть ощущенія выражаль собою иъкоторое объективное явленіе или въ самомъ себъ заключаль ручательство своего опредъленнаго предметнаго происхожденія.

Вообще говоря, такъ какъ всякаго рода ощущенія, какія мы только можемъ имъть, поскольку они суть субъективныя состоянія нашихъ собственныхъ чувствъ, могутъ происходить въ насъ, а какъ показываетъ опытъ и дъйствительно иногда происходить, безо всякаго отношенія къ какому-нибудь предмету помимо насъ самихъ, то если, однако, въ огромномъ большинствъ случаевъ мы относимъ таковыя ощущенія къ извъстнымъ предметамъ, или принимаемъ ихъ за объективныя явленія, за выраженія нѣкотораго предметнаго бытія для насъ существующаго, то такое отнесение ощущений къ предмету. такое ихъ объектированіе, должно, очевидно, им'ять особыя основанія помимо самихъ ощущеній какъ такихъ, ибо эти последнія имьють сами по себъ лишь чисто субъективное бытіе (которымъ мы иногда и ограничиваемся), и самое это отнесеніе нашихъ субъективныхъ состояній къ изв'єстному предмету, самое объективированіе нашихъ ощущеній, является, такимъ образомъ. какъ особое самостоятельное дъйствіе познающаго субъекта, не вытеклющее непосредственно изъ самаго факта ощущеній, хотя, разумфется, съ нимъ связанное, имъ вызываемое и въ этомъ смыслъ матеріально отъ него зависимое.

Собственныя мои ощущенія, то есть то, что происходить во мить самомъ, я переношу изъ себя на другое, ставлю предъ собою или представляю. Этотъ актъ психическаго отталкиванія ощущеній или ихъ предметнаго представленія есть, такимъ образомъ, особое дъйствіе познающаго, не заключающееся пеобходимо въ самомъ фактъ ощущенія, ибо бываютъ ощущенія и не соединенныя ни съ какимъ представленіемъ.

Итакъ, мы, во-первыхъ, имъемъ ощущения, и, во-вторыхъ, мы объективируемъ или представляемъ. Въ представлени самомъ по себъ мы представляемъ лишь то, что дано намъ въ ощущевии: само по себъ представление есть лишь объективация непосредственныхъ чувственныхъ данныхъ, и въ нъкоторыхъ случаяхъ нашего восприятия объективныхъ явлений: все дъло этимъ почти и ограничивается. Такъ, напримъръ, если я, иля ощунью въ совершенио темныхъ и миъ незнакомыхъ комнатахъ, соприкасаюсь и сталкиваюсь съ различными предметами, то все мое представление объ этихъ предметахъ своштся иъ простой объективации того сопротивления, которые я згъсъ ощущаю, тъхъ осизательныхъ ещущений, которыя я лебъе получаю: вся

дъйствительность, здъсь для меня существующая, сводится къ извъстному числу твердыхъ и мягкихъ предметовъ, соотвътственно количеству и качеству происходящихъ во миъ осязательныхъ и мускульныхъ ощущеній. Хотя эта дъйствительность есть уже нъчто большее, нежели простая дйствительность ощущенія, такъ какъ я здъсь не ощущаю только, но и представляю нъчто объективноэ, но самое содержаніе этого объективнаго не выходитъ за предълы простыхъ данныхъ моего ощущенія, именно, тъхъ простыхъ качествъ твердости, мягкости, шероховатости и т. д., которыя даны въ моихъ осязательныхъ и мускульныхъ ощущеніяхъ.

Но въ огромномъ большинствъ случаевъ существующая для насъ дъйствительность или объективное явленіе представляеть собою нъчто гораздо большее, нежели простую объективацію нашихъ ощущеній. Такъ, въ нашемъ прежнемъ примъръ совершенно очевидно, что простое отнесеніе къ предметной причинъ моихъ зрительныхъ и слуховыхъ ощущеній далеко еще не составить того объективнаго явленія, которое представляется этимъ человъкомъ, сидящимъ и говорящимъ со мною. Если бъ я въ этомъ случат только объективировалъ мои различныя ощущенія, то я получиль бы только рядь отдъльныхъ предметовъ, соотвътствующихъ этимъ ощущеніямъ, тогда какъ на самомъ дълъ я имъю предъ собою одинъ опредъленный предметь, къ которому всё различныя данныя этихъ моихъ ощущеній относятся какъ его составныя части или элементы; я не только соединяю различныя мои слуховыя ощущенія между собою и отношу ихъ къ одному предмету, несмотря на ихъ качественныя различія, а равно и вст мои эрительныя ощущенія соединяю между собою въ одномъ предметъ, но я сверхъ того цълый рядъ этихъ мною соединенныхъ и объективированныхъ слуховыхъ ощущеній соединяю съ таковымъ же рядомъ зрительныхъ ощущеній, относя оба эти разнородные ряды къ одному и тому же предмету, къ одному и тому же объективному явленію, къ этому человъку, дъйствительно для меня существующему. Такое соединение объективированныхъ ощущений, не вытекающее изъ ихъ простой объективаціи, такъ какъ я могу объективировать и отдъльныя ощущенія, не сводя ихъ ни къ какому конкретному единству, ни къ какому цъльному явленію, — это объединеніе ощущеній есть, такимъ образомъ, новый актъ познающаго субъекта, отличный не только отъ ощущенія, но и отъ простого представленія. Если мы подвергнемъ анализу этотъ новый умственный

актъ, то легко увидимъ, что онъ отнюдь не ограничивается сведеніемъ къ единству моихъ настоящихъ представленій, то есть техъ моихъ представленій, которыя происходять изъ простой объективаціи моихъ актуальныхъ, въ данный моментъ мною переживаемыхъ ощущеній. Такъ, въ данномъ примъръ положимъ, что я сижу на извъстпомъ разстоянии отъ этого человъка и не дотрогиваюсь до него; такимъ образомъ, мои актуальныя ощущенія относительно его могутъ быть лишь эрительныя и слуховыя, а не осязательныя, и темь не менье та дъйствительность или то объективное явленіе, которое представляеть мит въ данный моменть этотъ человъкъ, необходимо предполагаетъ и извъстныя осязательныя ощущенія, которыхъ и, однако, въ данный моментъ дъйствительно не имъю; въ самомъ дълъ, хотя я и пе осязаю этого человъка, но его дъйствительность какъ этого живого человъка возможна для меня лишь въ томъ предположенін, что я могь бы, приблизясь къ нему, осязать его; ибо если бъ я на мгловеніе допустиль бы, что онъ совершенно неосязаемъ и прозраченъ, то, безъ сомпънія, я тотчасъ призналь бы его не за этого дъйствительнаго человъка, а за галлюцинацію или привидъніе. Такимъ образомъ, существующая для меня дъйствительность, какъ объективное явленіе, необходимо заключаеть въ себъ, кромъ актуальныхъ переживаемыхъ мною ощущеній, еще изръстный рядъ другихъ возможныхъ ощущеній, неразрывно связанныхъ съ первыми и входящихъ вивств съ ними въ составъ одного конкретнаго предмета, какимъ онъ для меня существуеть или имъеть дъйствительность.

Но кромѣ этой увъренности въ нѣкоторыхъ возможныхъ ощущепіяхъ, которыя неизбѣжно должны быть мною испытаны при извѣстныхъ условіяхъ и которыя, такимъ образомъ, являются по отношепію къ настоящимъ моимъ ощущеніямъ какъ будущія, ибо въ данномъ случаѣ я увѣренъ собственно въ томъ, что если я совершу извѣстныя дѣйствія, то я необходимо получу извѣстныя ощущенія, такъ, напримѣръ, если я подойду къ этому человѣку и дотронусь до него, то я необходимо буду имѣть осязательныя ощущенія, кромѣ этого признанія нѣкоторыхъ возможныхъ или будущихъ ощущеній, въ дѣйствительность (для меня) даннаго объективнаго явленія и представленій, также неразрывно связанныхъ съ монми настоящими ощущеніями въ конкретномъ единствѣ этого объективнаго явленія; такъ, если я признаю этотъ предметъ, мною теперь воспринимаемый, за этого извъстнаго человъка, то есть за того же самаго, котораго я видълъ вчера или мъсяцъ тому назадъ, то это очевидно возможно лишь потому, что я сохраняю въ памяти извъстный рядъ прошедшихъ, мною испытанныхъ ощущеній и образованныхъ мною представленій, и, сравнивая эти ощущенія и представленія съ тъми, которыя и теперь имъю, я на основании извъстныхъ тождественныхъ признаковъ отношу ихъ къ одному и тому же объективному явленію, къ этому одному человъку. Съ настоящею дъйствительностью этого человъка для меня неразрывно связана вся его прошедшая дъйствительность, сохраняемая въ моей памяти, и вся предполагаемая двиствительность въ будущемъ. Только подъ этимъ условіемъ, только въ связи съ прошедшимъ и будущимъ, то есть съ тъмъ, что вовсе не дано и не существуеть въ моихъ теперешнихъ актуальныхъ ощущеніяхъ, только въ связи съ этимъ несуществующимъ можетъ воспринимаемое мною теперь объективное явленіе имъть для меня то значеніе, которое оно въ дъйствительности имъеть: только прошедшая (не ощущаемая и, следовательно, въ смысле сенсуализма не существующая) дъйствительность ручаются мнь за его дъйствительность настоящую, и, слъдовательно, мы должны признать, что не только дъйствительность этого объективнаго явленія не сводится къ ощущеніямъ, а что напротивъ сами наши ощущенія получаютъ свое опредъленное предметное значение лишь отъ такихъ данныхъ. которыя вовсе не существують въ нашихъ актуальныхъ ощущеніяхъ, отъ данныхъ не ощущаемыхъ, а только мыслимыхъ: и никакому сомнънію не подлежить, что при воспріятіи всякаго конкретнаго явленія то, что непосредственно при этомъ ощущается, — реально чувственный элементь этого явленія, составляеть лишь ничтожную его часть, только самую элементарную матеріальную основу, на которой нашъ умъ созидаетъ свой дъйствительный предметъ, это объективное явленіе.

Итакъ, цѣлые ряды различныхъ представленій, соотвѣтствующихъ не однимъ только настоящимъ ощущеніямъ, но еще гораздо болье ощущеніямъ прошедшимъ или воспоминаемымъ и предваряемымъ или будущимъ — цѣлые ряды такихъ представленій соединяются въ этомъ объективномъ явленіи, существующемъ для меня, имѣющемъ дѣйствительность въ данный моментъ, и такъ какъ это соединеніе многихъ и разнородныхъ представленій не есть ихъ простое сложеніе или какое бы то ни было внѣшнее сочетаніе, а представляетт

бою одно конкретное цъльное явленіе, существующее для меня заразъ въ своемъ единствъ и къ которому я отношу мои частныя впечатльнія, какъ имъ опредъляемыя, то следовательно и тоть синтетическій актъ, которымъ созидается это единство, не можеть быть простымъ механическимъ сочетаніемъ моихъ ощущеній и представленій, а есть н'ычто новое и самостоятельное. Данное явленіе въ своей дъйствительности для меня совсъмъ не имъетъ характера простой суммы или какого бы то ни было отвлеченнаго произведенія изъ многихъ элементовъ, а представляетъ собою опредъленное индивидуальное единство или, точнъе, опредъленную единицу, и всъ частныя ощущенія и представленія, связанныя въ моемъ сознаніи съ этимъ единичнымъ явленіемъ, относятся къ нему не какъ самостоятельные элементы, его слагающіе, а какъ видоизмъненія и проявленія, его выражающія. Но болье того: сами мои ощущенія и представленія получають для меня опредъленное объективное значение и дъйствительность лишь потому и постольку, поскольку они относятся къ этому единичному конкретному явленію, которое, следовательно, никакъ уже не можеть быть простымъ выводомъ или итогомъ этихъ частныхъ представленій и ощущеній, не имъющихъ сами по себъ никакой объективной опредъленности, получая ее лишь отъ того цъльнаго представленія, съ которымъ мы ихъ связываемъ. Въ самомъ дёль, когда я вижу и слышу этого человъка, то его слова и движенія имъють для меня опредъленное объективное значение въ качествъ дъйствій этого именно человъка лишь по отношенію къ цъльному образу, который, следовательно, предполагается моими актуальными ощущеніями, какъ частными выраженіями этого цальнаго образа. Чтобы въ извастныхъ данныхъ впечатлъніяхъ, которыя я въ себъ нахожу, выражался для меня этотъ опредъленный предметь, напримърь этотъ индивидуальный человъкъ, я долженъ имъть предъ собою относительно полный образъ этого человъка, я долженъ воображать его, и только по отношенію или въ связи съ этимъ воображаемымъ, идеальнымъ предметомъ получають объективную действительность и мои реальныя впечатленія или ощущенія, которыя, помимо этой связи, могли бы быть лишь субъективными состояніями моихъ собственныхъ чувствь (каковыми они являются въ извъстныхъ аномальныхъ случаяхъ).

Чувственный опыть, то есть совокупность нашихъ ощущеній, даеть намъ только дробный и при томъ совершенно субъективный

матеріаль для познанія явленія. Въ самомъ деле, объективное явленіе, или являющійся, существующій для нась предметь, имъеть необходимо два признака, безъ которыхъ онъ не можетъ быть объективнымъ явленіемъ, а именно: во-первыхъ, онъ долженъ быть этимъ опредъленнымъ единичнымъ предметомъ, отличающимся отъ другихъ одинаковыхъ предметовъ и вмъсть съ тъмъ представляющимъ нъкоторое внутреннее единство и цъль, пребывая тьмо же во всъхъ своихъ видоизмъненіяхъ, и, во-вторыхъ, онъ долженъ имъть объективную (относительную) реальность, то есть, будучи для насъ, онъ долженъ тыть не менье отъ насъ самихъ отличаться, не быть только нашимъ собственнымъ состояніемъ. Если мы говоримъ объ объективномъ явленіи и не предполагаемъ этихъ двухъ признаковъ, то мы не разумъемъ ничего опредъленнаго подъ терминомъ «объективное» явленіе, или сами хорошенько не знаемъ, о чемъ говоримъ. Но именно, согласно вышесказанному, эти два неизбъжные признака или условія объективнаго явленія какъ такого и не даются въ ощущеніяхъ нашихъ чувствъ, отвлечение взятыхъ, ибо эти ощущенія, во-первыхъ, не представляють никакого дъйствительнаго единства, являясь лишь какъ рядъ отдъльныхъ состояній, а во-вторыхъ, они не имъютъ сами по себь и никакого объективнаго значенія, будучи лишь состояніями нашихъ чувствъ. Такимъ образомъ, для того, чтобы изъ такихъ данныхъ, которыя не представляють сами по себъ ни опредъленнаго единства, ни объективной реальности, образовать опредъленное обективное явленіе, очевидно, необходимъ нъкоторый самостоятельный (то есть не заключающійся въ ощущеніяхъ какъ такихъ) актъ, который мы и называемъ воображениемъ.

Итакъ, дъйствительность объективнаго явленія дается не чувственнымъ опытомъ, а воображеніемъ; она открывается не въ ощущеніяхъ чувствъ, а въ образахъ или идеяхъ ума.

Это утвержденіе, замѣняющее сенсуализмъ идеализмомъ, стоитъ внѣ прямой зависимости отъ теоріи такъ называемыхъ врожденныхъ идей, теоріи, какъ мы потомъ увидимъ, въ сущности вѣрной, но выражавшейся доселѣ въ неудовлетворительной формѣ и потому связанной со многими недоразумѣніями. Если мы и не имѣемъ никакихъ готовыхъ врожденныхъ идей, это, очевидно, не можетъ мѣшать нашему уму вновь производить свои образы или идеи на матеріальной основѣ чувственнаго опыта, на поводу актуальныхъ ощущеній, но въ совершенной формальной независимости отъ этихъ послѣднихъ (какъ

форма статуи не зависить отъ матеріала, изъ котораго она сдълана). Вообще, относительно значенія идеи и способности воображенія могуть возникать различные вопросы, разрѣшать которые здѣсь не мѣсто, такъ какъ ихъ разрѣшеніе можетъ быть дано только въ положительной теоріи познанія, предполагающей уже положительную метафизическую доктрину, которая здѣсь, въ критикѣ отвлеченныхъ началъ, есть лишь искомое. Но во всякомъ случаѣ одно заключеніе съ логическою неизбѣжностью вытекаетъ изъ всего предыдущаго анализа нашего реальнаго познанія, а именно то, что объективная дѣйствительность явленія обусловлена не данными ощущеніями самими по себѣ, а нѣкоторымъ воздѣйствіемъ ума, такъ что само объективное явленіе въ своей цѣльной дѣйствительности, какъ существующее лишь при активномъ участіи ума, имѣетъ характеръ не чувственный только, а существенно интеллектуальный и идеальный.

## XXXVII.

Критика научнаго эмпиризма. Необходимость явленія познается не опытомъ, а умозрѣніемъ. Переходъ отъ эмпиріи къ умозрѣнію.

Опредъленная дъйствительность явленія не дается, какъ мы видъли, въ ощущеніяхъ чувствъ, а обусловливается воображеніемъ. Но чъмъ бы ни обусловливалась дъйствительность явленія, она сама по себъ, какъ мы знаемъ, не можетъ составлять настоящаго предмета истиннаго знанія: въ ней какъ такой не заключается истины. Эта послъдняя требуетъ, чтобы мы знали явленіе не только въ его собственной дъйствительности, но и въ его необходимости, то есть въ его постоянномъ отношеніи къ другимъ явленіямъ или въ его законь. Если и въ обыкновенныхъ практическихъ отношеніяхъ мы далеко не всегда довольствуемся воспріятіемъ простой дъйствительности явленія, знаніемъ факта, какъ только факта, а стремимся объяснить явленіе изъ его необходимыхъ отношеній къ другимъ, то тъмъ болье имъетъ силы это требованіе въ области науки, которая именно и имъетъ своею задачей узнать законы явленій, то есть ихъ постоянныя и необходимыя отношенія, отношенія общія всѣмъ одинаковымъ

явленіямъ во всёхъ частныхъ случаяхъ ихъ, прошедшихъ и будущихъ, вездё и всегда. Такъ какъ съ той точки зрёнія, которую мы имѣемъ теперь въ виду, единственный источникъ истиннаго познанія есть реальный опытъ, то изъ этого же опыта должны быть выведены здёсь и законы явленій. Простой чувственный опытъ переходитъ здёсь въ опытъ научный. Исходя изъ данныхъ непосредственнаго опыта, наука путемъ повторенныхъ наблюденій и экспериментовъ (индуктивная сторона науки), путемъ аналогій, вычисленій и выводовъ (дедуктивная часть науки) освобождаетъ явленіе отъ его изменчивыхъ и случайныхъ элементовъ, выдъляетъ изъ него необходимое и постоянное, открываетъ такимъ образомъ его законъ. Таковъ взглядъ на науку съ точки зрёнія эмпиризма. Представленный въ общихъ выраженіяхъ, этотъ взглядъ кажется очень простымъ и твердымъ; посмотримъ, таковъ ли онъ на самомъ дёлё.

Прежде всего мы должны помнить то для эмпиризма несомнънное положение, что во всякомъ дъйствительномъ опытъ мы имвемъ только частный случай, только отдельное явленіе въ его простой фактической действительности. Мы можемъ действительно испытывать только то, что происходить въ данный моменть времени и въ данномъ мёстё пространства, что существуеть для насъ теперь н вдесь; все остальное, все, что идеть дальше простого факта, мы не испытываемъ, а выводимъ или заключаемъ. То, что мы не можемъ наблюдать въ действительномъ явленіи, то есть въ отдельномъ случав, мы выводимъ изъ наблюденія и опыта надъ многими случаями. Мы можемъ наблюдать и экспериментировать надъ различными случаями одного и того же, то есть одинакового явленія, наблюдать или и ставиль его въ различныя условія, и тв отношенія этого явленія, которыя оказываются одинаковыми при всехъ этихъ различныхъ условіяхъ, и суть его постоянныя отношенія, образующія законь явленія.

Такъ какъ въ опытв вообще мы можемъ познавать только данныя явленія или факты, то и законъ, познанный изъ опыта, можетъ быть только обобщеніемъ изъ фактовъ — законъ съ эмпирической точки зрвнія есть только общій фактъ: различіе универсальнаго факта отъ фактовъ простыхъ или частныхъ случаевъ состоитъ очевидно въ томъ, что первый есть фактъ необходимый, то есть неизмвню повторяющійся во всёхъ частныхъ случаяхъ. Изъ безчисленнаго множества различныхъ связей и отношеній, фактически суще-

ствующихь между явленіями, научный опыть выделяеть такія, которыя являются постоянно и неизманно, и признаеть ихъ въ этомъ смыслъ безусловно необходимыми. Такая безусловно необходимая связь между явленіями, составляющая ихъ законъ, можеть быть относительно явленій, составляющихъ последовательный рядъ въ формъ времени, всего проще выражена такъ: каждый разъ, въ каждомъ частномъ случав, когда происходить некоторое (или некоторыя) явленіе, неизбъжно происходить и нъкоторое другое или другія (?) явленіе. Въ этомъ смыслъ одно явление вызываеть неизбъжно другое и можетъ быть такимъ образомъ названо его причиною, и самое отношеніе между ними опредъляется какъ причинная связь °5. Такимъ обравомъ, понятія закона, необходимости и причинной связи являются вдёсь различными выраженіями одного основного понятія о постоянномъ и непэмънномъ отношении между явлениями; познание этихъ отношеній есть summum того, что можеть быть познано сь точки зрвнія научнаго эмпиризма.

Оставляя пока въ сторонъ вопросъ о томъ, удовлетворяетъ ли такое познаніе всемъ требованіямъ нашего ума и соответствуеть ли оно общему понятію истины, мы должны поставить болье рышительный вопросъ: можетъ ли научно-эмпирическое знаніе само по себъ дать то, что оно объщаеть, то есть можно ли этимъ путемъ повнать необходимыя, въ смысле безусловнаго постоянства, отношенія между явленіями? Во избъжаніе недоразумьній я должень замьтить, что вопросъ этотъ имъетъ въ виду не саму науку въ ея дъйствительности, а только отвлеченно-эмпирическій взглядь на науку. Я нисколько не сомнъваюсь, что настоящая наука можеть познавать и дъйствительно познаетъ необходимыя отношенія или законы явленій, но спрашивается только, остается ли она при этомъ познаніи на исключительно эмпирической почеть, есть ли она то, чемъ хочетъ сдълать ее отвлеченный эмпиризмъ, не пользуется ли она на самомъ цълъ кромъ эмпиріи и другими способами познанія, или, говоря точнъе, тотъ опытъ, на которомъ основывается истинная наука, не за-

<sup>95</sup> Здъсь причина разумъется не въ обыкновенномъ смыслъ, какъ дъйствующая или производящая, а только какъ феноменальная, то есть причиной называется то явленіе, существованіе котораго есть фактическое условіе для существованія другого, при чемъ внутренняя связь между этими явленіями остается за предълами познанія и можетъ даже быть совстыть отвергаема.

ключаеть ли въ себъ и другихъ познавательныхъ элементовъ, кромъ того которымъ хочетъ ограничить его отвлеченный эмпиризмъ?

Итакъ, возможно ли чисто эмпирическимъ путемъ познавать безусловно пеобходимую связь явленій или ихъ законъ въ точномъ смыслъ этого слова?

Прежде всего мы должны помнить, что съ эмпирической точки эрьпія нашему познанію совершенно и безусловно недоступно существо вещей ни съ реальной, ни съ идеальной, ни даже съ чисто логической стороны: намъ пе даны субстанціальныя причины, производящія явленія, мы не обладаемъ идеями, представляющими внутреннюю природу или сущность вещей и явленій, накопецъ у насъ пътъ даже всеобщихъ апріорныхъ категорій разума, выражающихъ аподиктически непреложную формальную связь всего существующаго, — ничего этого мы не знаемъ и зпать не можемъ, — намъ доступны только фактическія явленія въ ихъ также фактическихъ взаимоотношеніяхъ подобія, сосуществованія (въ пространствъ) и послъдовательности (во времени), и между этими-то внъшними взаимодъйствіями научный эмпиризмъ различаеть такія, которыя измѣпчивы и пепостоянны, и такія, которыя пеизмінны и безусловно постоянны, и весь вопросъ сводится собственно къ тому: какое основание можетъ имъть экпиризмъ для такого различенія, почему онъ считаеть нъкоторыя изъ фактическихъ отношеній между явленіями за неизмънныя и постоянныя, какое у него можеть быть ручательство ихъ безусловнаго постоянства или необходимости?

Существують два явленія a и b; наука при помощи изв'єстных методовь точнаго индуктивнаго изсл'єдованія обнаружила постоянную связь между этими явленіями, признала зависимость одного оть другого, признала, что a есть феноменальная причина b; оно есть причина b не въ томъ смыслѣ, что оно производить изъ себя b, какъ свое дѣйствіе, — такое понятіе причины, дѣйствующей или производящей, есть понятіе чисто метафизическое, для эмпирияма не имѣющее никакого значенія: равнымъ образомъ съ эмпирической точки эрѣпія a не можетъ быть причиной b въ томъ смыслѣ, что эти два явленія по своей внутренней природѣ или сущности такъ между собой неразрывно связаны, что разъ дано a, то мы уже изъ самаго попятія его съ логическою необходимостью должны вывести бытіе b на томъ основаніи, что одно безъ другого немыслимо, такъ что бытіе b при существованіи a достовѣрно а ргіогі раньше всякаго фактическаго

наблюденія и совершенно независимо отъ количества частныхъ случаевъ; и такое понятіе причинности, какъ чисто умозрительное, противоръчить эмпирической точкъ зрънія и ею отвергается; такимъ образомъ, для этой точки зрвнія остается утверждать необходимую связь между а и в единственно на основании факта ихъ всегдащиняго соприсутствія, на основаніи того, что во всёхъ наукё извёстныхъ и наукой точнъйшимъ образомъ изслъдованныхъ и провъренныхъ случаяхъ a всегда оказывалось непремъннымъ условіемъ для b, такъ что при существованіи а всегда являлось и в, при устраненіи а исчезало и b, при измъненіяхъ въ с измънялось и b. Но логически разсуждая, изъ факта такой связи нисколько не следуеть ея необходимость. Въ самомъ дълъ, если (какъ это вытекаетъ прямо изъ основного принципа эмпиризма) предметь нашего познанія существуеть для насъ только въ своемъ фактическомъ, всегда условномъ явленіи, если, другими словами, мы всегда знаемъ только частные случаи, то очевидно, что и всь отношенія явленій, наблюдаемыя или открываемыя нами, имъють значение только для этихъ частныхъ случаевъ, въ которыхъ мы ихъ открываемъ, и какъ бы ни обобщались извъстныя отношенія чрезъ свое повтореніе во множествъ частныхъ случаевъ, это обобщение всегда есть только относительное, именно оно можеть относиться только къ извъстному числу случаевъ, отъ которыхъ оно отвлечено или которые обобщены въ этомъ отношеніи. Для научной эмпиріи существують только частные случаи, и законь здёсь есть только отвлечение отъ этихъ частныхъ случаевъ, такой же фактъ, обобщенный въ извъстныхъ предълахъ, именно въ предълахъ нашего дъйствительнаго наличнаго опыта. Переступать за предълы этого наличнаго опыта, утверждать законъ не какъ замъченное въ данныхъ случаяхъ единообразіе, а какъ безусловную порму для всёхъ возможныхъ случаевъ, не какъ обобщенную дъйствительность данныхъ въ опытъ фактовъ, а какъ безусловную необходимость, обязательную для всякаго будущаго опыта и, следовательно, предшествующую всякому опыту, утверждать законъ въ этомъ смыслъ мы не имъемъ никакого права съ эмпирической точки эрънія, потому что гдъ же у насъ та познавательная сила, которая можеть идти дальше наличнаго опыта и, вивсто того чтобы подчиняться наблюдаемой и испытываемой действительности, предписываеть ей безусловно необходимые законы? Допущение такой познавательной способности нашего ума, переходящей за предълы всякаго даннаго опыта, допущение такой трансцендентальной способности нашего ума есть прямое отрицаніе эмпирическаго принципа, признающаго дъйствительный опытъ единственнымъ источникомъ и основаніемъ истиннаго знанія. Въ опыть какъ такомъ мы имъемъ только фактическія отношенія явленій, то есть ихъ отношенія въ данныхъ случаяхъ, нами изследованныхъ. Извъстное отношение послъдовательности и подобія между данными явленіями, одинаковое во всёхъ нашихъ прошедшихъ опытахъ, — извъстное, нами открытое единообразіе данныхъ явленій есть факть, и съ эмпирической точки эрвнія мы можемъ утверждать это единообразіе только какъ фактъ; но что же въ такомъ случаъ можеть ручаться за неизмънность этого отношенія, этого единообразія явленій во всь времена безусловно, какъ последующія, такъ н предшествовавшія нашимъ действительнымъ опытамъ, въ такія времена, следовательно, когда мы не можемъ утверждать этого единообравія въ качествъ дъйствительнаго испытаннаго факта? Что же дасть эмпирической, фактической связи явленій характерь безусловной всеобщности и необходимости, что дълаетъ изъ простого обобщенія данныхъ явленій, изъ действительнаго факта, необходимый законъ? Положимъ, извъстное отношеніе между данными явленіями наблюдалось во всъхъ случаяхъ безъ исключенія съ начала человъческаго опыта; во самое это обстоятельство — отсутствіе исключеній — съ эмпирической точки зрвнія есть только факть, не идущій за предвлы своей наличной дъйствительности, ничего не говорящій о неопредъденномъ, неиспытанномъ будущемъ; это «безъ исключенія» имъетъ силу и значеніе только до перваго исключенія. На основаніи опыта съ точки зрвнія эмпиризма мы можемъ сказать только: досель не было исключеній, — это есть факть, но изъ этого факта, именно потому, что это есть только опытный факть, а не какая-нибудь абсолютная умоэрительная истина — veritas aeterna — изъ этого простого факта, что досель не было исключеній въ данномъ одинообразін, никакъ не можеть слъдовать, что и не будеть никогда исключеній. Если бы мы имъли право утверждать, что фактическая, досель нами наблюдавшаяся связь между явленіями а и в, основана на самой ихъ природѣ или сущности, безусловно равной себѣ и неизмѣнной, такъ что вытекающая изъ этой ихъ внутренней природы связь между ними была бы также неизминною, въ такомъ случай мы конечно могли бы быть вполнъ увърены, что какъ досель не находили исключенія въ отношеніи этихъ явленій, такъ не найдемъ его никогда

и впредь; но въдь именно съ точки зрънія эмпиризма мы и не имъемъ права смотръть на отношение между этими явленіями какъ на вытекающее изъ ихъ внутренней природы, ибо объ этой последней мы ничего не можемъ знать. Наблюдаемое нами отношение явлений, какъ чисто фактическое и въ этомъ смысле внешнее, можетъ всегда измъниться, нисколько не измъняя характера самихъ явленій, въ отдъльности взятыхъ, такъ что между этими самыми же явленіями мы имфемъ логическое право предположить безчисленное множество возможныхъ отношеній, кромъ того, которое нами наблюдалось досель, ибо это доселъщнее наблюдение, какъ чисто фактическое, говоритъ только за самого себя и далье ни къ чему насъ не оябзываеть. Мы знаемъ только одно: доселъ было такое-то отношение между этими явленіями, — почему такое, мы этого знать не можемъ, мы знаемъ только фактъ, и если завтра мы найдемъ другое отношение между этими явленіями, то это нисколько не должно насъ удивить, это также будеть только факть, который мы должны будемъ констатировать: одинъ фактъ стоитъ другого, одинъ также мало понятень, какъ и другой, и такъ же ни къ чему насъ не обязываетъ относительно дальнъйшаго будущаго.

То обстоятельство, что наука на основании открытыхъ ею отношеній между явленіями безошибочно предсказываеть таковыя же отношенія въ новыхъ случаяхъ, не можетъ служить никакимъ ручательствомъ за безусловную неизмънность этихъ отношеній. Это можетъ показаться парадоксомъ, но логически это несомитино. Въ самомъ дълъ, върность научнаго предсказанія сама есть только относительная, не заключающая въ себъ никакой дальнъйшей безусловной необходимости. Предсказаніе сбылось, оказалось върнымъ — это опять только факть. Сбывшееся научное предсказаніе показываеть только, что наблюдавшееся досель отношение между данными явленіями осталось и на этоть разъ такимъ же, но останется ли оно неизмъннымъ и завтра, и, слъдовательно, окажется ли безошибочнымъ подобное предсказаніе завтра, это остается попрежнему совершенно проблематичнымъ, ибо мы не можемъ знать безконечнаго числа возможныхъ условій, которыя могуть измінить существующія отношенія и обмануть наше предвидьніе. Допустимъ даже, что явленіе а имъетъ постоянное свойство вызывать явленіе в (чего строго эмпирическая точка зрвнія допускать не имветь права); но очевидно это свойство можеть пействовать или проявляться только при извёст-

ныхъ условіяхъ, положительныхъ и отрицательныхъ, а такъ какъ этихъ условій можетъ быть безконечное множество, то мы никогда не можемъ быть увърены, что мы знаемъ ест необходимыя условія пля произвеленія в чрезъ а или всь явленія, вліяющія положительно или отрицательно, способствующія или препятствующія действительному обнаруженію присущаго a свойства вызывать b; такимъ образомъ, мы должны допустить, что могуть быть неизвъстныя намъ явленія x, y, z, присутствіе которыхь не позволяеть явленію a произвести или вызвать явление в. Положимъ теперь, что во всъхъ случаяхъ, досель намъ извъстныхъ, а всегда вызывало в, и что, принявъ эту ихъ связь за непреложный законъ, мы предсказывали появленіе в какъ слъдствія появленія а, и что каждый разъ наши предсказанія сбывались; это означаетъ очевидно только то, что досель х, у и х не появлялись одновременно и совмъстно съ а и не препятствовали этому послъднему вызывать b; но такъ какъ эти явленія x, y, z намъ неизвъстны, а слъдовательно мы не можемъ знать и условій, при которыхъ они происходятъ, то мы и не можемъ утверждать, чтобъ они никогда не появлялись севмъстно съ а; мы должны допустить, что завтра же совмъстно съ а можетъ произойти х или у, и въ такомъ случаb не вызоветь b, и наше предсказаніе, сегодня сбывшееся, завтра окажется ошибочнымъ, и мнимый законъ окажется только относительнымъ, временнымъ обобщениемъ. Другое дъло, если бы мы знали внутреннюю природу а и в, или ихъ безусловное опредъленіе, въ силу котораго они неразрывно между собою связаны по самой природъ своей, такъ что одно безусловно немыслимо безъ другого;  ${\it r}_{\it b}$  такомъ случа ${\it b}$  условія, препятствующія появленію  ${\it b}$  по неразрывной связи его съ а, мъшали бы и появленію этого последняго, такъ что эти два явленія или совствить бы не существовали оба, или же существовали бы вмъстъ, неразрывно связанныя причинною связью, которая здёсь была бы действительно неизмённою при всёхъ возможныхъ условіяхъ, была бы дъйствительно безусловнымъ закономъ, какъ вытекающая изъ безусловной природы вещей. Но ничего такого мы съ эмпирической точки зрвнія предполагать не можемъ; здъсь связь между явленіями есть чисто фактическая и въ этомъ смыслъ случайная, ни къ чему не обязывающая за предълами даннаго опыта: все постоянство нашихъ доселъшнихъ наблюденій и вся безошибочность нашихъ доселъшнихъ предсказаній указываетъ только на дъйствительность прошедшихъ и настоящихъ событій, нисколько

не ручаясь за необходимость будущихъ. Но если, такимъ образомъ, съ эмпирической точки зрѣнія мы не имѣемъ права, основываясь на аналоги найденных въ прошедшемъ опыть отношений, утверждать съ достовърностью неизмънность этихъ отношеній въ будущемъ. то не даетъ ли по крайней мъръ эта аналогія нъкоторую выроятность такой неизмённости? Если доселё во всёхъ случаяхъ безъ исключенія данныя явленія находились между собою въ изв'єстномъ отношени, не можемъ ли мы съ въроятностью утверждать, что такъ же будетъ и впредь? Логическая добросовъстность заставляеть насъ, рискуя новымъ парадоксомъ, отвъчать отрицательно и на этотъ вопросъ. Дъло въ томъ, что въроятность въ точномъ смыслъ этого слова выражаетъ опредъленное отношение существующаго къ возможному, въ нашемъ вопросъ отношение дъйствительнаго наличнаго опыта ко всему возможному опыту. Какое же это отношение? Нашъ научный опыть существуеть, можно сказать, со вчерашняго дня, и количество случаевъ, ему подлежавшихъ, въ сравнении съ остальными безконечно мало. Но если бы даже этотъ опыть существоваль милдіоны въковъ, то и эти милліоны въковъ ничего не значили бы въ отношеній къ безконечности всёхъ возможныхъ опытовъ. Какую бы мы ни взяли конечную величину, большую или малую, отношение ея къ безконечности всегда одинаково, именно: безконечно приближается къ нулю. Примъняя это математическое выражение къ нашему вопросу, мы должны сказать, что какь бы ни быль великъ нашъ прошедшій оныть, въ которомъ изв'єстное отношеніе между явленіями (предполагаемый законь) оказывалось неизмѣннымъ, это не даеть намъ никакого основанія съ какою-нибудь опредёленною вёроятностью утверждать безусловную неизмённость или необходимость этого отношенія во всь времена. И въ самомъ дъль, мы видимъ, что представители научнаго эмпиризма, при отсутствіи настоящихъ основаній для утвержденія неизмінности законовь явленій, вынуждены прибъгать къ такимъ основаніямъ, которыхъ несостоятельность и даже странность съ точки эрвнія эмпиризма бросается въ глаза; таково знаменитое положение, что природа однообразна и постоянна въ своихъ пвиствіяхъ, — положеніе, совершенно равносильное аксіомамъ старинныхъ схоластиковъ о томъ, что природа не терпитъ пустоты, не дълаетъ скачковъ и т. п.; но что было естественно со стороны схоластиковъ, вообще допускавшихъ, что въ основъ всякаго бытія и знанія лежать безусловные умозрительные принципы, изв'єстныя

veritates aeternac et universales, то совершенно непозволительно для , современныхъ эмпириковъ, которые именно стоятъ на отрицании всякихъ апріорныхъ истинъ и безусловныхъ аксіомъ даже въ области математики и между тъмъ представляють намъ такую чистъйшую veritatem aeternam касательно природы и ея дъйствій. Строго говоря, сама природа для эмпиризма есть не болье какъ общее понятіе, отвлеченное отъ дъйствительности наблюдаемыхъ явленій и ихъ фактическихъ отногленій или эмпирическихъ законовъ и следовательно не имъющее никакого собственнаго содержанія и значенія, независимаго отъ этихъ явленій и законовъ, такъ что выраженіе «природа однообразна и неизмѣнна въ своихъ дѣйствіяхъ» есть только другой оборотъ ръчи для утвержденія, что законы явленій неизмънны; но въдь именно это-то утверждение и составляеть вопросъ, его-то и следуеть обосновать; ссылаться же для этой цёли на неизмённость природы значить основывать неизмѣнность законовъ природы на простомъ утвержденіи этой самой неизмѣнности, значить впадать въ circulus vitiosus и доказывать idem per idem, при чемъ грубость логической ошибки только маскируется метафорическимъ выраженіемъ «природа и ея дъйствія».

Но если такимъ образомъ мы не можемъ съ эмпирической точки эрвнія утверждать безусловную необходимость извъстныхъ общихъ отношеній между явленіями ни въ качествъ достовърной истины, ни даже въ качествъ въроятнаго предположенія, то мы должны признать, что вообще научный опыть открываеть намъ только относительную дъйствительность, а не безусловную необходимость явленій, даеть намъ только факты, а не законы, извъщаеть насъ только о томъ, что бывало и бываеть, а не томъ, что должно быть безусловно. Притязаніе отвлеченнаго научнаго эмпиризма познавать неизмінные законы явленій, познавать явленія въ ихъ необходимости оказывается неисполнимымъ съ точки эрвнія самого эмпиризма, оказывается противоръчащимъ самому его принципу. На вопросъ: почему извъстное данное въ опыть отношение явлений есть необходимое, то есть законъ, для последовательнаго эмпиризма существуетъ единственный отвътъ: потому что это отношение всегда наблюдалось и находилось до сихъ поръ; но въ такомъ случат это есть законъ лишь до перваго наблюденія, могущаго показать другое отношеніе между тъми же явленіями, следовательно, это уже не есть настоящій законь всеобщій и необходимый. Такимъ образомъ, съ чисто эмпирической точки зрънія невозможно даже познаніе явленій въ ихъ необходимости или въ ихъ законахъ; послъдовательный эмпиризмъ подрываетъ не только умозрительную философію, но и положительную науку въ ея теоретическомъ значеніи. Остается только возможность эмпирическихъ свъдъній, имъющихъ иногда практическую пользу, но очевидно лишенныхъ всякаго теоретическаго, умственнаго интереса, — интереса истины, требующаго безусловной неизмънности и необходимости.

Между простымъ непосредственнымъ опытомъ и опытомъ научнымъ съ точки зрвнія эмпиризма раздичіе только относительное и, можно сказать, количественное; если простой, чувственный опыть извъщаетъ насъ о томъ, что совершается въ данномъ единичномъ случать, то опыть научный сообщаеть намь то, что совершается или бываеть во многихь случаяхь, что случается часто; для того же, чтобы познавать бывающее не во многихъ только, а во всьхо случаяхъ, или случающееся не часто, а всегда, для этого требовалось бы (съ эмпирической точки зрънія), чтобы весь возможный опытъ быль уже исчерпань и завершень, что на самомъ дълъ, очевидно, невозможно. Какъ бы ни быль усовершенствованъ нашъ научный опыть, но если онъ есть только опыть въ тесномъ смысле, то есть извъщение о томъ, что дъйствительно для насъ бывало или такъ или иначе нами наблюдалось, то онъ всегда указываетъ намъ только дъйствительность предмета, а не его необходимость, даеть намъ только фактъ, а не истину, ибо, какъ мы знаемъ, хотя истина и должна заключать въ себъ фактическій элементь, но это есть именно только одинъ ея элементь, самъ по себъ еще не отвъчающій полному опредъленію истины. Если бъ истина выводилась только изъ фактическихъ отношеній, изъ фактическаго положенія предмета, то съ измъненіемъ этихъ фактическихъ отношеній, этого фактическаго положенія предмета, — каковое измѣненіе всегда возможно, — измѣнялась бы неизбъжно и истина, переставала бы быть чъмъ была. Но истина по понятію своему неизбъжна и безусловно обязательна для ума, иначе она будеть не истиною, а случайнымъ утвержденіемъ. Такимъ образомъ несомнънно, что для познанія истины какъ

Такимъ образомъ несомнѣнно, что для познанія истины какъ такой одинъ опытъ, передающій только наличную дѣйствительность предмета и его фактическія отношенія, недостаточенъ, и необходимъ другой родъ знанія, относящійся къ предмету не со стороны его дѣйствительности, а со стороны его необходимости, извѣщающей насъ не объ условномъ бытіи предмета въ области нашихъ чувствъ, а о его безусловномъ содержаніи, независимомъ отъ того, существуетъ ли

онъ актуально въ нашемъ воспріятіи въ данную минуту или нътъ. Если, какъ мы видели, всякій основанный только на опыть законъ есть всегла только эмпирическій законъ, то есть только обобщенный фактъ или сокращенное выражение многихъ частныхъ случаевъ, такъ что величайшее множество сдъланныхъ наблюденій и величайшее постоянство произведенныхъ опытовъ могутъ ручаться только за относительную общность и условную неизмънность даннаго отношенія, именно въ предълахъ наличной опытной области, откуда до безусловной всеобщности и необходимости, зэключающейся въ понятін истины, всегда остается безконечное разстояніе, — такъ что какъ бы мы ни умножали своихъ наблюденій и опытовъ, мы чрезь это нисколько не подвинемся къ окончательной цъли знанія, — то очевидно требуется такой родъ познанія, который всегда и разомъ, то есть во всякомъ частномъ случать, — въ первомъ и въ милліонномъ все равно, — воспринималь бы предметь не какъ этотъ частный случай. а какъ всеобщій законъ, разсматриваль бы его не въ его данной дъйствительности, а въ его безусловной необходимости, виделъ бы въ этомъ предметъ не то, чъмъ онъ бываетъ, а то, что онъ есть; ибо только это и составляеть истину. Такой способь познанія, предстаеляющій элементь всеобщности и необходимости, независимо отъ количества наблюденій и опытовъ, мы имфемъ въ такъ называемомъ умозръніи или чистомъ (формальномъ) мышленіи.

Умозраніе, съ точки зранія сенсуализма и эмпиризма, есть начто чисто субъективное, однозначащее съ вымысломъ; ему противопоставляются данныя опыта какъ нечто положительное и объективное; но изъ вышеизложеннаго анализа чувственнаго опыта легко видъть, что самъ этогъ опыть не идеть далъе субъективныхъ показаній, далье того факта, что данными субъектами испытывалось то-то и то-то. Данныя опыта суть только состоянія сознанія, и противополагать ихъ умозранію какъ начто объективное нать никакого основанія. Въ извъстномъ отношеніи, именно съ чисто психологической точки зрвнія, все для насъ существующее есть только состояніе нашего сознанія; но между состояніями сознанія мы должны признать нъкоторыя существенныя различія; одно изъ этихъ различій, именно различіе ощущеній или аффектовъ такъ называемыхъ вившнихъ чувствъ отъ аффектовъ чувства внутренняго, было нами уже указано. Другое, еще болъе важное въ гносеологическомъ отношении различие. которое мы теперь имъемъ въ виду, именно различие между состоя-

ніями сознанія, им'єющими умозрительное значеніе, и такими, которыя суть лишь данныя опыта въ тъсномъ смыслъ или имъютъ только эмпирическое, чисто фактическое значение, — это различие легко можетъ быть усмотръно изъ анализа любого единичнаго случая. Положимъ, напримъръ, что я вижу предъ собою горящую свъчу, слыну звукъ шарманки на улицъ, ощущаю боль въ правомъ колъпъ, чувствую жажду; все это состоянія сознанія болбе или менфе сложныя. Положимъ теперь съ другой стороны, что я мысленно утверждаю равенство  $(a+b)^2 = a^2 + 2$  a  $b+b^2$ , или высказываю мысленно Пивагорову теорему, или утверждаю, что двё величины, равныя одной третьей, равны между собою, — все это также суть состоянія моего сознанія, поскольку я все это мыслю и сознаю, но эти состоянія сознанія имьють то существенное отличіе оть предыдущихь, что опи. кромъ своего психологического значенія, чисто субъективного и частнаго (какъ состоянія моего сознанія), имбють еще значеніе логическое, объективное и всеобщее и что это последнее значение есть въ нихъ преобладающее; а именпо, когда я утверждаю, что величины, равныя одной и той же третьей, равны между собою, я утверждаю это не какъ фактическое состояніе моего личнаго сознанія, въ данную минуту, а какъ положеніе, обязательное для всякаго сознанія во всв времена мыслящаго о величинь. Если меня спросять, почему я утверждаю, что у меня болить кольно, я могу ответить только: потому что я это чувствую въ данную минуту; но если меня спросять, почему я утверждаю, что двъ величины, равныя одной и той же третьей, равны между собою, я пикогда не отвъчу: потому что я это мыслю, а отвъчу: потому что это необходимо мыслится, т. е. всегда и всёми, тогда какъ боль въ колене ощущается только мною въ данную минуту; это ощущение ничего не даетъ мнъ, кромъ своей наличной фактической действительности, — я ощущаю боль и только, и конечно никому не придетъ въ голову утверждать это мое состояніе какъ всеобщую и необходимую истину. Правда, и это мое состояние имъетъ необходимость, но не само по себъ, а лишь поскольку я его подвожу подъ какія-нибудь общія категоріи, и прежде всего подъ категорію причинности; разсматривая въ ум'в свое ощущеніе боли какъ извъстное дъйствіе, я приписываю его извъстнымъ причинамъ, тъмъ или другимъ внъшнимъ и внутреннимъ условіямъ моего организма, и въ этомъ смыслъ признаю его необходимымъ; но эта необходимость, поскольку она выводится изъ общаго закона причинности, есть уже

нъкоторая новая мысль, присоединяющаяся къ моему ощущенію, а не само это ощущение: эта мысль дается умозръниемъ, привходящимъ къ моему ощущенію, а не заключается въ самомъ ощущенім какъ такомъ: въ моемъ чувствъ боли нътъ ничего такого, что бы прямо указывало на его причину и тъмъ заявляло объ его необходимости. Точно также, когда я слышу звукъ шарманки, я приписываю этотъ звукъ опрегъленной внъшней причинъ, шарманщику, играющему на улицъ, и въ этомъ смыслъ признаю свое ощущение звука явлениемъ необходимымъ; но эта необходимая зависимость отъ внъшней причины нисколько не заключается въ самомъ звукъ, въ качествъ или содержаніи этого моего ощущенія, и въ самомъ дъль, въ случав галлюцинаціи мое ощущеніе звука по содержанію или качеству своему можеть быть совершенно такимъ же, какъ и прежде, но внъшней причины этого ощущенія не оказывается. Такимъ образомъ общее и необходимое значение нашихъ ощущений, ихъ логическое или онтодогическое значеніе является только привходящимъ къ ихъ простой психологической дъйствительности и поэтому нисколько не исчерпывающимъ и не покрывающимъ этой ихъ дъйствительности, которая всегда остается чисто субъективною и единичною и потому никогда непередаваемою вполнъ для другого об. Какъ мы видъли прежде, единичный фактъ чувственнаго опыта, единичное ощущение никогда не можеть быть передано въ словахъ, потому что всё слова имеють общее логическое значение; передана объективно можеть быть только связь даннаго психическаго факта съ другими, опредъляемая какимънибудь общимъ принципомъ умозрительнаго характера. Когда я го-

<sup>96.</sup> Такимъ образомъ мы приходимъ къ результату, прямо противоположному точкъ зръпія сенсуализма и эмпиризма, согласно которой объективная дъйствительность принадлежить даннымъ чувственнаго опыта, умозрительныя же мысли суть лишь субъективный вымыселъ, тогда какъ на самомъ дълъ оказывается, что данныя чувственнаго опыта (испытываемыя ощущенія) суть лишь чисто субъективныя состоянія, которыя могутъ получить объективное значеніе только отъ извъстныхъ категорій разума, которыя такимъ образомъ представляють собою относительно объективное начало. Если читатель припомнитъ то, что было сказано въ одной изъ предыдущихъ главъ (XXXIV), то увидитъ, что критнка сенсуализма и эмпиризма заставляетъ насъ въ извъстномъ смыслъ вернуться къ тому, что безсознательно предполагалось догматическимъ реализмомъ, но это предположеніе, пройдя черезъ настоящій анализъ, тъмъ самымъ теряетъ характеръ догматическаго предположенія.

ворю: я ощущаю теперь свёть этой свёчки, то всё эти термины: «я», «ощущаю», «теперь» и т. д. суть общія категоріи, подъ которыя я подвожу субъективное ощущеніе, фактъ моего сознанія, и соединеніемъ или сочетаніемъ этихъ общихъ категорій опредёляется м'єсто этого психическаго факта въ общемъ сознаніи; самое же ощущеніе, какъ принадлежащее моей внутренней д'єзтельности, всегда остается при мнт, какъ моя неотчуждаемая собственность.

Совершенно другое находимъ мы въ состояніяхъ сознанія чисто мыслительныхъ или умозрительныхъ. Когда я утверждаю, что двъ величины, равныя одной и той же третьей, равны между собою, то въ самомъ этомъ утвержденіи уже заключается его необходимость и всеобщность, ибо я мыслю при этомъ не о какой-нибудь особенной величинъ, а о всякой величинъ, или о всъхъ величинахъ вообще, и утверждаю ихъ равенство при данномъ условіи не въ какомъ-нибудь частномъ случать, а во встхъ случаяхъ вообще, такъ что всеобщность п необходимость не привносится здъсь какою-нибудь новою мыслыю, а уже содержится въ первой мысли какъ ея собственное внутреннее качество. Здёсь общіе отвлеченные термины служать не для характеризованія единичнаго факта, а для выраженія общаго содержанія самой мысли, которой такимъ образомъ эти термины вполнъ соотвътствують, вполнъ ее покрывають. Я имъю здъсь въ виду только то, что дъйствительно высказываю; самое содержаніе моей мысли имъетъ характеръ объективный, для всъхъ равно обязательный, ни отъ какого субъекта не зависящій; въ этомъ положеніи о равенствъ величинъ нътъ ничего субъективнаго, исключительно мнъ принадлежащаго; значение этой мысли зависить не оть мыслящаго, а оть самой мысли, отъ ея собственнаго предмета; поэтому хотя это положеніе о величинахъ, поскольку я его мыслю, есть состояніе моего сознанія, но самою это обстоятельство, что я его мыслю, есть нѣчто привходящее, для содержанія мысли случайное и безразличное, ибо это положение върно не потому, что я его мыслю, а по существу дъла, и оно было бы точно такъ же върнымъ, если бъ его мыслилъ ктонибуль пругой и если бы меня совствить никогда не существовало, тогда какъ, напротивъ, мое ощущение боли возможно только при моемъ субъективномъ существованіи, которому онъ всецёло принадлежить. Говоря объ испытываемомъ мною ощущении, я имъю въ виду только фактъ моего внутренняго бытія; высказывая же математическую аксіому, я имъю въ виду не тотъ фактъ, что я ее мыслю, а

самое объективное содержаніе этой мысли, нисколько не связанное само по себъ съ моимъ субъективнымъ бытіемъ, совершенно одинаковое для всъхъ субъектовъ. Такимъ образомъ, хотя и данное чувственнаго опыта, и умозрительная мысль суть факты или состоянія нашего сознанія, но для первыхъ это есть обстоятельство существенное, для вторыхъ же совершенно случайное и привходящее.

Итакъ, между состояніями нашего сознанія есть такія, значеніе которыхъ заключается главнымъ образомъ въ ихъ наличной дъйствительности, въ ихъ простомъ бытіи въ качествъ единичнаго психическаго факта, и есть другія, значеніе которыхъ состоитъ прежде всего въ ихъ объективномъ содержании всеобщемъ и необходимомъ, для всъхъ одинаковомъ и равно обязательномъ. Перваго рода состоянія сознанія не выводять нась изь нашего чисто субъективнаго бытія, остаются въ предълахъ нашей внутренней психической сферы и потому могутъ быть названы имманентными; состоянія же второго рода переходять за предълы этой субъективной сферы, переводять насъ въ нейтральную область общихъ объективныхъ истинъ и потому могуть быть названы трансцендентальными. Перваго рода состоянія сознанія, которыя мы только испытываемъ или переживаемъ, составляють опыть въ собственномъ смыслѣ этого слова и лграють главную роль въ личной вседневной жизни, во всёхъ чисто практическихъ отношеніяхъ къ предметамъ; второго рода состоянія сознанія образують умозрѣніе и играють главную роль въ дѣлѣ знанія, въ теоретическомъ отношеніи къ предметамъ. Но уже и вседневная, личная жизнь, хотя не имъеть никакихъ теоретическихъ цълей, не можеть однако вовсе обойтись безъ умозрвнія, ибо и эта жизнь имъетъ свою логическую (словесную) сторону, и каждый разъ, когда мы высказываемъ что-нибудь выходящее за предълы простого, единичнаго факта нашей внутренней жизни, мы неизбъжно трансцендируемъ область чистаго опыта и вступаемъ на почву умозрѣнія. Въ наукъ же, не только въ философской, но и положительной, умозръніе играеть роль первенствующую, только точка опоры и первый элементарный матеріаль научныхъ построеній дается опытомъ: уже для первоначальной обработки этого матеріала необходимы понятія и принципы умозрительнаго происхожденія, въ окончательномъ же возведении научнаго зданія д'ятельная роль принадлежить всецівло умозрѣнію, и если тъмъ не менъе наука не дълаетъ шага безъ опытныхъ данныхъ, то это совершенно естественно именно потому, что

эти данныя составляють ен первый матеріаль, а въ наукв, какъ и во всемъ другомъ, форма нераздъльна отъ матеріи. Если же эмпиризмъ, основываясь на необходимости опытнаго элемента для науки, приписываеть ему исключительное значеніе въ наукв, хочеть свести всю науку къ одному этому элементу, выдъляя его или отвлекая отъ остальныхъ, то онъ, конечно, этимъ нисколько не измѣняетъ дъйствительнаго характера науки, а обнаруживаетъ только свой собственный характеръ — исключительнаго отвлеченнаго начала.

## XXXVIII.

Невозможность познать всеобщую систему явленій на почвъ положительныхъ наукъ. Необходимость раціональной философіи.

Положительная наука есть познаніе данныхъ въ опыть явленій въ ихъ необходимости или ихъ законахъ. Эта необходимость или закономърность явленій, какъ было показано, не заключается въ фактическихъ данныхъ опыта самихъ по себъ, а открывается лишь привходящею дъятельностью чистаго мышленія или умозрънія. Такимъ образомъ положительная наука не есть только опытное, эмпирическое познаніе, она основывается на опыть, соединенномъ съ умоэръніемъ (или, по выраженію Огюста Конта, «съ правильнымъ разсужденіемь», raisonnement régulier). Наука получаеть изъ опыта извъстныя данныя какъ фактическій матеріаль, которому она сообщаеть форму необходимости или закономерности. Эта необходимость въ законахъ явленій нисколько не опредъляеть самаго существованія явленій, ею не утверждается, что извістное явленіе существовало тамъ-то и тогда-то (или вездъ и всегда), а утверждается только, что если это явленіе существуєть, то, когда и гдт бы оно ни существовало, оно необходимо существуетъ макъ, а не иначе, то есть въ такомъ, а не иномъ отношения къ другимъ явлениямъ. Въ этомъ смыслъ необходимость закона есть условная, именно: она имъеть силу только подъ условіемъ существованія явленія, которое (существованіе) отъ закона не зависить и изъ него выведено быть не можеть. Законъ утверждаетъ только, что во всехъ случаяхъ безъ исключенія, когда будеть существовать или существовало изв'єстное явленіе, оно будеть существовать въ этой опредъленной формъ, но самые случаи его существованія нисколько закономъ не опредъляются, и даже такихъ случаевъ можетъ и совсемъ никогда не произойти, такъ что законъ остаются только въ области возможнаго. Законъ имъетъ силу во всехъ относящихся къ нему случаяхъ безъ исключенія, и въ этомъ смысле его необходимость безусловна; но такъ какъ самое существование подлежащихъ ему случаевъ отъ него не зависитъ и есть условіе для его приміненія, то съ этой стороны необходимость закона является условною. Подобно этому и всеобщность закона является относительною, ибо изо всего безконечнаго числа возможныхъ и действительныхъ отношеній, въ которыхъ каждое явленіе паходится ко всемъ другимъ, закономъ определяется только некоторое отношеніе, онъ опредъляеть явленіе только съ изв'єстной стороны; такъ, напримъръ, законы математические опредъляютъ явленія только въ ихъ количественныхъ отношеніяхъ въ пространствъ и времени; поэтому хотя эти законы и общи для всъхъ явленій, хотя они обнимають всв явленія, но они не обнимають всего явленія, а касаются только извъстныхъ частныхъ сторонъ.

Такимъ образомъ, законы явленій, составляющіе содержаніе частныхъ наукъ, представляють намъ только отдъльныя стороны феноменальнаго міра, а не его всеобщую истину. Для достиженія этой послъдней необходимо соединение всъхъ этихъ частныхъ законовъ и, следовательно, частныхъ наукъ въ одну цельную связную систему знанія. Таково совершенно законное требованіе позитивизма. Но какъ можетъ быть осуществлено это требованіе, какимъ образомъ частныя науки могуть быть связаны въ одну всеобщую систему? Позитивизмъ указываетъ на существующее между научными законами явленій отношеніе большей или меньшей сложности, въ силу котораго законы явленій болье сложныхъ предполагають законы менъе сложные и болъе элементарные и зависять отъ нихъ; такъ, механические законы движения тълъ предполагаютъ математические законы пространства и числа и зависять отъ нихъ; физіологическіе законы растительной и животной жизни предполагаютъ законы физическихъ и химическихъ явленій и отъ нихъ зависять и т. д. Соотвътственно этому всъ частныя науки могутъ быть приведены въ одну іерархическую систему, въ основъ которой будеть лежать самая несложная, элементарная, а потому и самая общая, всеми остальными

предполагаемая наука, математика, на вершинѣ же будеть находиться самая сложная, всѣ остальныя предполагающая наука — соціологія. Такимъ образомъ, система наукъ сводится здѣсь къ простой классификаціи частныхъ наукъ по степени сложности или конкретности ихъ предмета. Спрашивается: даетъ ли такая система всеобщую истину явленій, то есть представляетъ ли она ту внутреннюю связь, которан соединяетъ каждое явленіе со всѣми другими и дѣлаетъ изо всѣхъ одно неразрывное цѣлое, какъ этого требуетъ единство истины? Для того, чтобы многіе частные законы явленій и многія частныя научныя знанія составляли одну всеобщую истину, очевидно требуется, чтобы всѣ они были соединены не механически, а органически, то есть чтобы каждый частный законъ (и каждая частная наука) былъ незамѣнимымъ членомъ всей системы, былъ внутренно необходимъ для всѣхъ другихъ, чтобы всѣ они съ одинаковою необходимостью опредѣляли другъ друга, находились бы между собою во внутреннемъ взаимодѣйствіи. Удовлетворяеть ли этому требованію предлагаемая намъ система или классификація наукъ?

Возьмемъ законы механики, которыми опредъляется движеніе физическихъ тълъ. Эти законы, какъ мы знаемъ, предполагаютъ изучаемые другою наукой, математикой, законы пространства и числа и зависятъ отъ этихъ послъднихъ, поскольку всякое движеніе совершается въ пространствъ и времени; такимъ образомъ, механика заключаетъ въ себъ математическій элементъ и со стороны этого элемента естественно зависитъ отъ математики; но собственный специфическій предметъ механики, какъ особой науки, есть не этотъ ея элементъ, общій у нея съ математикой, не эти законы пространства и числа, а нѣкоторый новый привходящій факторъ, не вытекающій изъ пространства, времени и числа самихъ по себъ, именно движеніе физическихъ тълъ. Но этотъ новый факторъ для математики есть нѣчто совершенно случайное, безъ чего она можетъ вполнъ обойтись. Въ самомъ дѣлѣ, математика изучаетъ законы пространства и числа только какъ чистыхъ формъ безо всякаго прямого отношенія къ тѣмъ предметамъ, которые въ этихъ формахъ могуть заключаться, каковы, напримѣръ, движущіяся тѣла, составляющія предметъ механики. Для математика какъ математика физическін тѣла и ихъ движенія суть нѣчто вполнѣ безразличное и ненужное, ибо всѣ истины, которыя онъ изучаетъ, всѣ математическіе заковы пространственныхъ формъ и числовыхъ отношеній, не относясь ни

къ какимъ конкретнымъ предметамъ, остались бы безъ малѣйшаго измѣненія, если бы даже совсѣмъ никакого движенія и никакихъ физическихъ тѣлъ никогда не существовало эт. Такимъ образомъ, мы не можемъ утверждать, чтобы механика вообще находилась во внутренней связи съ математикой, мы можемъ сказать только, что въ механикъ естъ нъкоторый математическій элементъ, составляющій ея зависимость отъ математики, но что въ своемъ собственномъ, специфическомъ элементъ, дълающемъ ее этою опредъленною, особенною наукой, именно поскольку она есть наука о движеніи тълъ, механика не состоитъ ни въ какой связи съ математикой и является для этой послъдней какъ чистая случайность.

Возьмемъ далъе законы органической жизни, изучаемые особою наукой, біологіей. Поскольку матерія организмовъ состоитъ изъ раздичныхъ простыхъ веществъ и ихъ сочетаній, изучаемыхъ химіей, поскольку при различныхъ функціяхъ органической жизни развиваются тъ или другія физическія явленія, какъ-то: теплота, электричество и т. п., постольку біологія предполагаетъ физику и химію и зависить отъ нихъ. Но біологія какъ особая наука о явленіяхъ жизни органической имъетъ своимъ собственнымъ предметомъ не эти физическія и химическія явленія сами по себь, она имъеть въ вилу не теплоту, свътъ, химическое сродство и т. д., въ ихъ общихъ свойствахъ и законахъ изучаемыхъ физикой и химіей и не имъющихъ никакого отношенія къ различію между органическимъ и неорганическимъ міромъ, нътъ, для біологіи эти явленія получають значеніе, становятся ея предметомъ лишь когда и поскольку они входятъ въ нъкоторую новую особую форму, именно органическую, поскольку они являются не въ своемъ общемъ свойствъ какъ физическія и химическія явленія вообще, а въ нъкоторыхъ особенныхъ видоизмъненіяхъ и сочетаніяхъ, соответствующихъ условіямъ жизни органической. Сами по себъ физическія и химическія явленія въ своихъ общихъ законахъ составляють лишь безразличный возможный матеріаль для явленій органическаго порядка; чтобъ образовать дъйствительным органическія явленія и черезъ то получить біологическое значеніе, этотъ физическій и химическій матеріаль должень подчиниться нъкоторому особенному порядку или плану бытія органическаго, эти про-

<sup>97</sup> Хотя геометрія и имѣетъ дѣло съ тѣлами, но безо всякаго отношенія къ ихъ механической сторонѣ, то есть массѣ, силѣ и движенію.

стыя явленія должны войти въ составь того новаго сложнаго явленія, которое мы называемъ жизнью. Итакъ, біологія какъ особая наука объ органической жизни имъетъ нъкоторый собственный специфическій элементъ, привходящій къ общимъ физическимъ законамъ, и этотъ-то элементъ, существенный для біологіи, не имфетъ никакого необходимаго значенія для физики и химіи, является для нихъ совершенно случайнымъ. Химикъ и физикъ совсъмъ не нуждаются для своихъ наукъ въ предположении органическаго міра: если бъ его совсъмъ не существовало, физические и химические законы мірозданія не потерпъли бы никакого изміненія; выль они, несомнънно, дъйствовали на земномъ шаръ, когда на немъ еще не появлялась органическая жизнь, и точно также продолжали бы действовать, если бъ она когда-нибудь исчезла. Такимъ образомъ, мы никакъ не можемъ утверждать, чтобы между біологіей и предшествующими ей науками была внутренняя неразрывная связь и необходимое взаимодъйствіе, ибо въ своемъ собственномъ формальномъ, специфическомъ элементъ, образующемъ ее какъ особую науку органической жизни, біологія совершенно независима отъ физики и химіи и для этихъ наукъ она и ея собственный предметъ являются какъ чистая случайпость 98.

Точно то же должно сказать и объ отношеніи біологіи къ соціологіи. Очевидно, наукъ о животныхъ и растительныхъ организмахъ нътъ никакого дъла до человъческаго общества, и съ другой стороны, хотя люди, составляющіе общество, суть между прочимъ и животныя, но такъ какъ свои соціальныя учрежденія они созидаютъ, очевидно. не въ этомъ своемъ общемъ качествъ животныхъ вообще, а въ своемъ особенномъ специфическомъ качествъ животныхъ соціальныхъ, что и даетъ основаніе для особой науки — соціологіи, то ясно, что эта особая наука какъ такая не находится ни въ какой внутренней связи и прямой зависимости отъ общихъ законовъ животнаго и растительнаго міра, изучаемыхъ біологіей; съ точки же зрѣнія этой послъдней,

<sup>98</sup> Существуетъ, правда, "органическая химія", но и она имъетъ дъло съ органическими веществами не въ ихъ біологическомъ качествъ, не какъ съ матеріей живого организма, а лишъ какъ съ однимъ изъ многихъ возможныхъ родовъ сочетанія химическихъ элементовъ, и то обстоятельство, что этотъ родъ сочетанія образуютъ ткани живыхъ организмовъ, для химика, какъ химика, есть нъчто совершенно безразличное.

самое существованіе человѣческаго общества, а слѣдовательно и особыхъ соціологическихъ законовъ, имъ управляющихъ, является какъ нѣчто совершенно безразличное и случайное.

Изъ сказаннаго легко видъть, что въ той внъшней системъ наукъ, какую предлагаетъ позитивизмъ, высшія, то есть болъе сложныя науки, котя и опираются на низшія, какъ на свой матеріальный базисъ, но по своему особенному предмету, или по тому специфическому элементу, который образуетъ ихъ какъ особыя науки, онъ стоятъ внъ всякой внутренней зависимости отъ предыдущихъ, менъе сложныхъ наукъ, а для этихъ послъднихъ высшія науки съ ихъ особеннымъ предметомъ или въ ихъ специфическомъ элементъ являются чистою случайностью. Чъмъ сложнъе и въ этомъ смыслъ совершеннъе явленія, изучаемыя какою-нибудь наукой, тъмъ болъе представляютъ они элементъ случайности. Такъ, если мы обозначимъ специфическій элементъ слъдующей науки, механики, чрезъ в, астрономіи чрезъ с и такъ далъе, то система наукъ, установленная позитивизмомъ, представится въ видъ слъдующаго ряда:

Математика . . . а. Механика . . . . a+b. Астрономія . . . (a+b)+c. Физика . . . . (a+b+c)+d. Химія. . . . . (a+b+c+d)+c. Біологія. . . . . (a+b+c+d+e)+f. Соціологія . . . . (a+b+c+d+e)+f.

Если мы спросимъ теперь: гдѣ въ этомъ ряду наукъ тотъ всеобщій принципъ, который связываль бы между собою всѣ эти частные элементы наукъ, а, b, с и т. д., которому бы всѣ эти частные элементы были подчинены и который заключалъ бы въ себѣ основаніе для ихъ внутренней координаціи? Такого общаго принципа здѣсь, очевидно, нѣтъ. Правда, у всѣхъ этихъ наукъ есть нѣчто общее, именно математическій элементъ а, но вѣдь это есть только одинъ изъ частныхъ элементовъ, входящій въ составъ наукъ, а никакъ не всеобщій принципъ, обнимающій и связывающій всѣ частные элементы; а не есть здѣсь единое во всѣхъ, а только одно изъ многихъ, наряду съ другими; этотъ элементъ, образующій математику, существуетъ въ остальныхъ наукахъ вмъсть съ ихъ специфическими элементами. онъ существуетъ вмѣстѣ съ b, c, d и т. д..

Эта общая функція, внутренно соединяющая всъ специфическіе элементы частныхъ наукъ, очевидно, не представляется ни одною изъ этихъ послъднихъ, а равно не можетъ быть образована и ихъ простымъ соединеніемъ, ибо въ такомъ случав мы получили бы только сумму частныхъ элементовъ, а не общую ихъ функцію. Эта последняя не слагается изъ частныхъ наукъ, а предполагается ими. Если, такимъ образомъ, этотъ необходимый для системы наукъ синтетическій принципъ не можетъ быть данъ самими частными науками ни въ отдъльности, ни вмъстъ взятыми, то, слъдовательно, должно допустить некоторую всеобщую универсальную науку, содержащую въ своемъ единстве все те образовательныя (формальныя) начала, которыя порознь проявляются въ частныхъ наукахъ. Эта всеобщая или всеединая наука, очевидно, по самому существу своему должна имъть характеръ по преимуществу умозрительный, принадлежать къ области логическаго мышленія, а не чувственнаго опыта. Какъ мы видъли, уже и въ частныхъ положительныхъ наукахъ вся ихъ формальная сторона, все то, что даетъ ихъ истинамъ ту степень относительной необходимости и общности, которая только для нихъ доступна, — все это имъетъ умозрительный характеръ. Но здъсь, въ частныхъ наукахъ, умозръніе всегда обращено на какой-нибудь отдъльный, данный въ опытъ, предметъ или на какую-нибудь особенную фактически существующую сторону въ бытіи явленій, и наука

не выводить этого частнаго предмета, этой частной стороны явленій изъ какого-нибудь принципа, какъ нъчто необходимое, а пряме береть этоть предметь какъ фактъ, какъ нечто существующее въ опыть: это для нея, такимъ образомъ, не истина разума, а только данное опыта. Такъ, даже самая общая изъ наукъ, математика, имъя своимъ предметомъ пространство и число, не выводить логической необходимости пространства и числа самихъ по себъ, а беретъ ихъ какъ нъчто данное и затъмъ уже развиваетъ ихъ необходимыя отношенія. Въ остальныхъ наукахъ опытный элементь, какъ мы знаемъ, занимаетъ еще болъе мъста. Такимъ образомъ хотя истины науки и необходимы, но такъ какъ самый предметь, къ которому онъ относятся, есть только одинъ изъ многихъ возможныхъ предметовъ, и его дъйствительное существование не выводится и не объясняется наукой, а представляется какъ чистый фактъ, то есть какъ нѣчто случайное, то и сами истины науки по содержанию своему становятся случайными, такъ какъ необходимость ихъ есть только условная и общность ихъ только относительная: онъ представляють то, что необходимо заключается въ извъстномъ частномъ предметъ, самое существованіе котораго для нихъ есть только случайное. Въ противоположность этому всеобщая наука должна имъть въ виду то, что необходимо содержится во всякомъ опытъ, или то, что лежитъ въ основаніи всего существующаго; такимъ образомъ предметъ ея необходимъ и всеобщъ безусловно, вст ея истины представляютъ внутреннюю необходимость, обязательную для всякаго факта и ни отъ какого факта не зависящую; все содержание этой науки выводится изъ первыхъ началъ, то есть изъ безусловныхъ принциповъ разума. Такая всеобщая наука есть раціональная философія, то есть систематическое умозрѣніе изъ принциповъ, содержащее въ себѣ истины, безусловно всеобщія и необходимыя, истины, предполагаемыя всякимъ частнымъ опытомъ и всякою частною наукою. Основные принципы частныхъ наукъ, будучи связаны съ этими всеобицими и необходимыми истинами философіи, входять въ опредъляемый этою послъднею общій планъ мыслимаго бытія, получають въ немъ опредъленное мъсто и чрезъ то становятся сами всеобщими необходимыми истинами и вмжстж съ тъмъ вступаютъ въ опредъленное внутреннее отношение другъ къ другу, образуя дъйствительную систему. Если такимъ образомъ каждая отдъльная наука въ своемъ опытномъ элементъ получала матеріаль, а въ умозрѣній научную форму, то всѣ частныя науки въ совокупности по отношенію къ раціональной философіи представляють матеріаль, который отъ этой философіи получаеть форму безусловной необходимости и всеобшности (всеединства), то есть форму истиннаго знанія.

#### XXXIX.

Общее начало раціонализма. Раціонализмъ догматическій и раціонализмъ критическій. Раціонализмъ абсолютный. Границы отвлеченной философіи.

Для того чтобы наше знаніе было истиной, оно должно представлять не одну дъйствительность или реальность существующаго, а его смысло или разумо. Въ истинномъ познании долженъ намъ открываться общійсмыслыми разумы вещей (ratio rerum, δ λόγος των  $\delta 
u au \omega 
u$ ), мы должны поэнавать каждый предметь въ его отношенія ко всему, то есть мы должны знать место, положение или значение, которое данный предметъ занимаетъ въ общемъ порядкъ или планъ всего существующаго. Разумъ или смыслъ вещи состоитъ именно въ ея отпошеній ко всему, но такъ какъ совершенно очевидно, что отношеніє каждой вещи къ безконечному множеству всьхъ другихъ предметовъ и явленій, порознь взятыхъ, никогда опредвлено быть не можетъ, то, следовательно, говоря объ отношения даннаго предмета ко всему, подъ всёмъ должно разумёть не внёшнюю совокупность или сумму вськъ вещей и явленій, каковая сумма всегда остается неопрепъленною, а полжно разумъть все какъ нъкоторое единство, то есть должно признать нъкоторое единое начало, общее всъмъ вещамъ, обнимающее собою все дъйствительное и все возможное бытіе и превращающее неопредъленную множественность вещей и безконечные ряды явленій въ одно опреділенное, въ себі замкнутое и совершенное «все». Такимъ образомъ истинное знаніе возможно только подъ формой разумности или всеединства, то есть его истинность опредыляется не реальностью его содержанія, составляющею лишь матерію истины, а разумностью его формы, то есть отношением этого содержания ко всему въ единствъ или ко всеединому началу. Но эта разумность познаваемаго, какъ мы видъли, не дается опытомъ, потому что въ

опыть мы всегда имъемъ только частную и множественную дъйствительность, потому что въ опыть нъть ни «всего», ни «единаго». Разумъ или смыслъ познаваемыхъ вещей и явленій можетъ быть познана только разумомъ же или смысломъ познающаго субъекта, отношеніе даннаго предмета ко всему можетъ существовать для насъ лишь поскольку въ насъ самихъ есть принципъ всеединства, то есть разумъ; иначе мы въ своемъ познаніи ограничивались бы, подобно остальнымъ животнымъ, непосредственно насъ касающеюся дъйствительностью частныхъ предметовъ и явленій. Но человъкъ, воспринимая или пассивно испытывая данную дъйствительность въ качествъ субъекта чувственнаго, въ то же время въ качествъ субъекта разумнаго опредъляетъ смыслъ этой дъйствительности, оцъниваетъ ее по отношенію къ тому принципу всеединства, который онъ въ себъ самомъ имъетъ какъ свой разумъ.

Такимъ образомъ мърило истины переносится изъ внъшняго міра въ самого познающаго субъекта, основаниемъ истины признается не природа вещей и явленій, а разумъ человъка. Реализмъ въ обоихъ своихъ видахъ ищетъ основанія истины вив познающаго субъекта какъ познающаго, или разума, въ независимой отъ него реальности. Правда, реализмъ критическій призналь за реальностью лишь субъективное значение явления, но и сведенная къ состояниямъ нашего сознанія реальность явленій все-таки остается чёмъ-то внёшнимъ для познающаго ума; онъ находить въ себъ эти явленія, эти состоянія сознанія какъ нъчто только данное, какъ простой фактъ, не выводимый ни изъ какихъ внутреннихъ основаній, ни изъ какого необходимаго, присущаго субъекту принципа; такимъ образомъ и здъсь основаніе истины остается внъшнимъ для познающаго субъекта. Но, какъ мы видъли, это внешнее основание истины оказывается несостоятельнымъ, потому что всякая данная реальность (понимается ли она какъ вещь или какъ явленіе — все равно), какъ нѣчто частное и случайное, не можеть удовлетворять необходимой формъ истины, которая требуеть принципа, а не факта. Поэтому настоящая. достигнутая нами теперь точка зрвнія признаеть опредвляющимъ началомъ истиннаго знанія не матеріальное его содержаніе, которое для самаго знанія есть нъчто внышнее и потому случайное, а его идеальпую форму, которая для него безусловно необходима; другими словами: эта точка эрвнія видить основаніе истины не въ реальности познаваемаго (внъшняго міра или природы), а въ разумъ познающаго

(человъка). Здъсь мы имъемъ, такимъ образомъ, принципъ раціонализма. Но спрашивается: какимъ образомъ разумъ человъческій можеть познавать разумъ внешнихъ вещей, какимъ образомъ наше субъективное мышленіе можеть иметь значеніе объективнаго знанія, или, другими словами, какъ можетъ наше отношеніе ко всеединому (нашъ разумъ) опредълять отношеніе ко всеединому другихъ не зависимыхъ отъ насъ вещей, или, такъ какъ это отношение ко всеединому составляеть истинное существо вещей, — какимъ образомъ нашъ разумъ можетъ повнавать существо вещей? Когда эта возможность не подвергается изследованію, но объективное значеніе разума прямо предполагается какъ нёчто данное и само по себе ясное, и затёмъ истины разума прямо развиваются какъ истины вещей (истины логическія какъ истины онтологическія), тогда раціонализмъ представляеть характерь догматическій. Но на этомь догматизмі самь разумъ остановиться не можеть, ибо его отличительное свойство въ томъ и состоить, что онъ не допускаеть ничего просто даннаго, непосредственнаго, что онъ стремится все объяснить, то есть все вывести изъ принципа; поэтому раціонализмъ догматическій необходимо сміняется раціонализмомъ критическимъ, въ которомъ самъ разумъ изследуеть свои познавательныя силы и подвергаеть критике свою предполагаемую способность постигать существо внёшнихъ вещей. Здесь по вопросу о познаніи (то есть объ отношеніи объективнаго бытія къ познающему субъекту) мы видимъ въ сферъ раціонализма повтореніе того же самаго, что видёли на почве реализма, только при обратной точкъ отправленія — тамъ отъ реальности, здесь отъ разума; какъ тамъ является сначала реализмъ догматическій, принимающій на въру способность внышнихъ вещей входить въ воспріятіе субъекта и прямо опредълять собою его познаніе, такъ и здъсь (въ раціонализмъ) сначала принимается на въру способность нашего разума проникать въ существо вещей и опредълять ихъ истину; и какъ тамъ съ развитіемъ мысли является критика разсудка. показывающая, что вившнія вещи какъ такія не могуть входить въ наше субъективное бытіе и что, следовательно, все данныя нашего опыта суть не свойства вещей самихь по себв, а только ихъ явленія въ насъ или состоянія нашего сознанія, такъ точно и здёсь (въ раціонализмъ) является критика разума, показывающая, что разумъ субъекта, какъ такой, не можетъ переходить за предвлы внутренней субъективной области и проникать въ существо внашнихъ

вещей, и что, слъдовательно, собственныя апріорныя истины разума суть необходимыя формы не вешей, а только явленій.

Критическій раціонализмъ (въ исторіи философіи неразрывно связанный съ именемъ Канта) исходить изъ самостоя гельности нашего разума, признаетъ апріорный характеръ его истинъ, но принимаетъ эти истины лишь какъ общія формы и законы явленій (для насъ) или какъ необходимыя условія нашего опыта, и въ этомъ только смыслъ придаетъ имъ объективное значеніе. Здъсь разумность или всеединство есть только формальный принципъ, выражающій только требование или умственную потребность сводить все къ одному идеальному началу, которое само, также какъ и это требованіе, существуеть только въ нашемъ умъ, есть наша мысль, которой можетъ быть ничего и не соотвътствуетъ во внашнемъ бытіи, такъ какъ это бытіе совершенно намъ непавъстно, то же, что намъ извъстно -мірь явленій — самъ по себ'в не представляеть никакого всеединства или разумности, происходя изъ эмпирическихъ воздъйствій вещей на наше чувственное воспріятіе. Согласно этому наше познаніе слагается изъ двухъ факторовъ: изъ данныхъ чувственнаго воспріятія, составляющихъ все реальное содержание познания и имъющихъ лишь эмпирическое значение (какъ факты сознанія), и изъ апріорныхъ формъ и законовъ нашего ума (то есть, 1) изъ способовъ созерцанія пространства и времени, 2) категорій разсудка и 3) идей разума], не имъющихъ никакого собственнаго содержанія, не представляющихъ собою никакого истиннаго бытія, а только придающихъ характеръ всеобщности и необходимости тому эмпирическому матеріалу ощущеній, который дается въ нашемъ чувственномъ воспріятія.

Но очевидно, что такой взглядъ есть не разръшеніе вопроса о познаніи, а только постановка его въ новомъ видѣ. Если прежде спрашивалось: какимъ образомъ познающій субъектъ можетъ относиться ко внѣшнимъ вещамъ и соединяться съ ними въ истинномъ познаніи бытія, то теперь спрашивается: какимъ образомъ апріорным формы разума могутъ относиться къ независимому отъ нихъ эмпирическому матеріалу нашихъ ощущеній и соединяться съ нимъ въ одно истинное познаніе явленія? Дѣло въ томъ, что критическій раціонализмъ принимаетъ эти два коренные фактора нашего познанія какъ безусловно самостоятельные относительно другъ друга, безо всякой внутренней необходимой связи между ними. Данныя чувственнаго воспріятія, какъ реальное содержаніе нашего познанія, совершенно

независимы отъ формъ разума, ихъ существование нисколько не опредъляется разумомъ, они не суть акты мыслящаго субъекта, а происходять изъ невъдомаго дъйствія невъдомыхъ витшнихъ вещей на столь же невъдомую основу нашего психическаго бытія; съ другой стороны, формы разума, по своему чисто апріорному происхожденію, безусловно независимы отъ эмпирическихъ данныхъ, относятся къ нимъ совершенно безразлично; онъ суть сами по себъ только пустыя субъективныя формы, лишенныя всякаго объективнаго содержанія и реальности, реальное же содержаніе нашего познанія, данное въ чувственномъ воспріятіи, имъетъ исключительно эмпирическій характеръ, лишено всякой общности и необходимости. Истинное же объективное познаніе, которое не можеть быть сведено ни къ пустой формъ, ни къ случайному эмпирическому факту, очевидно должно состоять въ синтезъ этихъ двухъ элементовъ, должно соединять реальность чувственного воспріятія со всеобщностью и необходимистью апріорной формы. Но именно такой синтезъ и невозможень для критическаго раціонализма, который утверждаеть оба фактора познанія въ безусловной отдъльности и отвлеченности. не допускающій между ними никакого перехода и внутренняго соединенія. Въ самомъ дълъ, при безусловномь противоположении апріорнаго и эмпирическаго элемента, между ними невозможно (по закону исключеннаго третьяго) допустить никакого третьяго фактора, общаго имъ обоимъ; слъдовательно, требуемая связь сама должна имъть или чисто эмпирическій. или чисто апріорный характеръ, но въ первомъ случат она лишена всеобщности и необходимости и, слъдовательно, не можетъ сообщить познанію характера объективной истины, во второмъ же случать она есть только субъективная форма, не могущая дать познанію объективной реальности. Такимъ образомъ, критическій раціонализмъ не даетъ намъ возможности познанія: оно немыслимо при взаимной независимости двухъ его непремънныхъ факторовъ. Итакъ, мы неизотжно должны допустить зависимость между ними, должны допустить. что одинь изъ этихъ факторовъ опредъляется другимъ. Но, какъ мы видъли въ предыдущемъ, апріорный или раціональный элементъ познанія не можеть зависьть отъ эмпирическаго, не можеть опредъляться этимъ последнимъ. ибо изъ факта не вытекаетъ принципъ. и изъ частной действительности, данной въ спыть, недьзя вывести всеобщаго и необходимаго закона. Итакъ, не должим ли чы допустить обратное предположение и признать, что все содержание истиннаго познанія зависить отъ его формы, всецьло опредыляется категоріями разума. На такомъ предположеніи основывается абсолютный раціонализмъ, развитый Гегелемъ.

Вся истина, все содержание истиннаго познания должно быть выведено изъ чистого разума, какъ формы познанія. Здёсь не допускается никакого вившиняго предмета, всв предметы, всв возможныя опредъленія бытія должны быть созданы самимъ познаніемъ. Но если, такимъ образомъ. все содержание является лишь результатомъ познанія въ процессь его развитія, то, следовательно, въ началь этого процесса можеть полагаться только чистая форма познанія; но такая форма безо всякаго предмета и содержанія не можеть уже называться и познаніемъ, — это есть чистое мышленіе. Итакъ, за начало принимается актъ чистаго мышленія или чистое понятіе, то есть пе понятіе чего-нибудь, какого-нибудь опредъленнаго бытія, а понятіе бытія вообще безо всякой опредъленности, ничего въ себъ не содержащее, ничъмъ не отличающееся отъ понятія «ничто» и, слъдовательно, ему равное. Таковъ принципъ, а такъ какъ здѣсь (въ абсолютномъ раціонализмѣ) все выводится изъ принципа, то стедовательно все должно быть выведено изъ ничего, или все должно явиться какъ саморазвитіе ничего — результатъ колоссальной нельпости, но совершенно неизбъжный для отвлеченнаго раціонализма, признающаго единственнымъ принципомъ разумъ самъ по себъ, то есть пустую форму истины, отвлеченно взятую.

Если исключительный реализмъ видитъ единственное основаніе истины въ эмпирическомъ матеріалѣ познанія и изъ него стремится, котя и тщетно, вывести необходимую форму истиннаго знанія и его логическіе принципы, то отвлеченный раціонализмъ, напротивъ въ логическомъ началѣ знанія, въ чистой формѣ мышленія, нахолитъ единственный принципъ всего знанія и изъ этого логическаго принципа, изъ чистаго понятія, стремится — и столь же безуспѣшно — вывести и самое матеріальное содержаніе знанія. И если для реализма все достовѣрное знаніе сводится къ основанной на опытѣ положительной наукѣ, которая для него, такимъ образомъ, есть единственное истинное знаніе, то, съ другой стороны, отвлеченный раціонализмъ принимаетъ за единственное истинное знаніе основанную на чистомъ мышленіи умозрительную философію, ставя ей задачей вывести все познаваемое изъ чистой формы познанія, то есть изъ чистаго понятія.

Несостоятельность обоихъ этихъ возэртній становится вполнт ясною, если только они проведены до конца со всею послъдовательностью. Но исключительный реализмъ сохраняеть еще тъмъ не менъе значительное вліяніе на многіе умы, благодаря той связи, въ которую онъ ставится съ положительными науками. то есть съ такою областью знанія, которая въ извъстныхъ предблахъ имъстъ несомивнное и постоянное значеніе; поэтому въ предыдущемъ изложеніи я считаль нужнымь разсмотрѣть съ нѣкоторою обстоятельностью главные пункты этого воззрвнія. Что же касается до отвлеченнаго раціонализма, то его положеніе совершенно другое: будучи связанъ съ неопредъленною областью умозрительной философіи (которую онъ возводить на степень абсолютнаго знанія), онъ не только не могъ найти въ ней твердой точки опоры, но еще успълъ уронить и ея собственное значение въ глазахъ большинства, и его несостоятельность стала давно уже столь очевидною для общаго сознанія. что я нахожу возможнымъ, говоря здёсь объ этомъ отвлеченномъ принципъ, ограничиться лишь немногими словами.

Разумъ есть нѣкоторое соотношеніе, именно соотношеніе всѣхъ въ единствѣ, и оно, то есть всеединство, есть форма истины; соотносящіяся же, то есть «всѣ», составляють содержаніе истины, а то «единое», которое обнимаеть собою или содержить въ себѣ все (будучи всѣмъ), есть безусловное начало или принципъ истины. Понятно, что если всеединство есть форма истины, то этимъ предполагаетъ безусловно существующимъ то, чего оно есть форма, то есть — единое и все или всѣ, ибо соотношеніе предполагаетъ соотносящихся. Если же мы форму истины примемъ, какъ это дѣлаетъ отвлеченный раціонализмъ, за самый принципъ истины, изъ котораго должно быть выведено и все содержаніе истины, въ такомъ случаѣ мы будемъ имѣть въ началѣ одну пустую форму безъ того, чего она есть форма, или соотношеніе безъ соотносящихся, то есть чистое ничто.

Если подъ всеединымъ разумѣть то, что одинаково содержится во всемъ или подлежитъ всему и получается чрезъ отвлеченіе ото всего. тогда, конечно, это всеединое можетъ быть опредѣлено только какъ чистое бытіе, равное чистому ничто. Въ самомъ дѣлѣ, всѣ предметы одинаково имѣютъ въ сеоѣ бытіе и небытіе: всякій предметъ «естъ» («это») и вмѣстѣ съ тѣмъ «не естъ» («другое»), и если мы отвлечемъ эмпирическій элементъ «это» и «другое», тогда утвержденіе и отрицаніе совпадутъ, и мы получимъ чистоє бытіе, равное

чистому ничто. Такимъ образомъ, принципъ Гегеля несомивнио имъетъ общую форму истины, универсальность или всеединство. Но совершенно очевидно, что это всеединство есть чисто отридательное, представляющее собою такой принципъ, съ которымъ, по эдравой логикъ, нельзя ничего начать и изъ котораго нельзя ничего вывести. Ибо это единое начало, полученное чрезъ отръшение ото всего, по самому опредъленно своему есть лишение всего и бъднъе всякаго возможнаго содержанія, и, слъдовательно, всякое содержаніе, всякое опредъление, хотя бы и самое скупное, по отношению къ этому началу является какъ нъчто большее его, какъ нъчто новое, въ немъ не содержащееся, а потому логически изъ него и невыводимое. Но такое отрицательное всеединое. изъ котораго ничего вывести нельзя, очевидно не можеть быть истиннымъ началомъ всего, не можеть быть принципомъ истины. Такимъ принципомъ можеть быть всеединое только въ положительномъ смысль, то есть не то, что собержится вс всемъ, а то, что все въ себъ содержить, что есть абсолютное не какъ отришенное (ото всего), а какъ совершенное (во всемъ). Всеецинство, какъ настоящая форма истины, не можетъ существовать ни сама по себъ, ибо форма сама по себъ, то есть безь содержанія, есть безсмыслица, ни въ нашемъ разумъ только, ибо тогда это будетъ только наша субъективная мысль: всеединство, какъ форма истины, предполагаетъ безусловную реальность того, чего она есть форма, то есть всеединаго, которое, слъдовательно, опредъляется не какъ истинно мыслимое только, но какъ истинно сущее.

# XL.

Общій отрицательный результать реализма и раціонализма. Необходимый переходъ къ религіозному началу въ области знанія.

Изъ предыдущаго не трудно вывести, что познаніе истины такъ же недоступно для отвлеченнаго раціонализма, какъ оно оказалось недоступнымъ для отвлеченнаго реализма и эмпиризма.

Отвлеченный реализмъ въ своемъ послъдовательномъ развитіи приходитъ къ утвержденію: все есть явленіе.

Отвлеченный раціонализмъ въ своемъ послъдовательномъ развитіи приходигъ къ утвержденію: все есть понятіе.

И оба возэрвнія, проводя свои принципы логически до конца, должны получить одине и тотъ же отрицательный результать, должны придти къ чистому ничто.

И, во-первыхъ, что такое явленіе? Всякое явленіе сводится къ видоизмънениямъ познающаго субъекта, къ состояниямъ нашего сознанія и, следовательно, не можеть иметь притязанія на какуюнибудь иную реальность, кром'в той, какую имтють и все осгальныя видоизмъненія субъекта, какъ-то: желанія, чувства, мысли и т. д. Такимъ образомъ исчезаетъ противоположение внугренняго и внъшняго опыта: нельзя уже говорить о внышнихъ предметахъ и о нашихъ психическихъ состояніяхъ какъ о чемъ-то противоположномъ другь другу, потому что и внъшніе предметы, какъ оказывается, суть въ дъйствительности наши психическія состоянія и ничего болье, все одинаково есть явленіе, то есть видоизмъненіе нашего субъекта, то или другое состояніе нашего сознанія. Это относится не только къ такъ называемымъ неодушевленнымъ предметамъ, но и къ предполагаемымъ субъектамъ внъ насъ. Все, что мы можемъ воспринимать и знать о другихъ людяхъ, сводится всецъло къ состояніямъ нашего собственнаго сознанія: мы ихъ представляемъ и воображаемъ на основаніи извъстныхъ ощущеній нашихъ чувствъ, какъ мы представляемъ и воображаемъ и всъ другіе предметы на основаніи другихъ нашихъ ощущеній; въ этомъ отношеніи, въ отношеніи способа нашего воспріятія и познанія о нихъ, между людьми и остальными предметами пътъ никакого различія, и если, какъ это дълаетъ отвлеченный эмпиризмъ, актуальный способъ познанія принимать за единственный образъ бытія познаваемаго и изъ того, что этотъ вещественный предметь воспринимается и познается мною въ моихъ ощущеніяхъ п представленіяхъ, заключать, что онъ и состоитъ только изъ моихъ ощущеній и есть по выраженію Милля лишь постоянная возможность отушенія (permanent possibility of sensation), то такое заключеніе логически должно примъняться и но всъмъ видимымъ субъектамъ кромъ меня, ко всъмъ другимъ людямъ. Если я могу признавать чтонибудь лишь въ томъ видъ, въ какомъ оно мнъ фактически дается, бытіе же другихъ людей фактически дано мнт лишь въ состояніяхъ моего сознанія, то следовательно я должене и признавать этихъ людей лишь за состояніе моего сознанія. Но и самого себя я эмпирически нахожу не иначе какъ въ состояніяхъ своего сознанія, слівповательно, и себя самого я подженъ признавать дишь за состояние моего сознанія: но это нельпо, потому что «мое» сознаніе уже предполагаеть «меня» какъ субъекта; остается, следовательно, допустить, что существують явленія сознанія, но не моего, такъ какъ меня нъть, а сознанія вообще, безъ сознающаго, равно какъ и безъ сознаваемаго. Существують явленія сами по себь, представленія сами по себь; но это прямо противоръчить догическому смыслу этихъ терминовъ: явление въ противоположность существу въ себъ именно и значить лишь то, что не есть само по себь, а существуеть только для другого; точно то же значить и представление. Если же этого другого, представляющаго нъть, то не можеть быть и представленія, нъть и явленія, все сводится къ какому-то безразличному, пустому и никакого отношенія ни къ чему другому, такъ какъ другого нътъ, не имѣющему бытію, къ бытію безо всякаго опредѣленія и потому ничьмъ не отличающемуся отъ чистаго ничто.

Совершенно такой же отрицательный результать представляеть намъ и отвлеченный раціонализмъ въ своей окончательной формъ. какъ раціонализмъ абсолютный, или панлогизмъ. Этотъ послъдній исходить изъ того убъжденія, что все имъеть дъйствительность только въ понятін, что все существуеть лишь поскольку понимается или мыслится. Но если все имфетъ подлинное бытіе только въ понятіи, то и самъ познающій субъекть не можеть составлять исключенія, и онъ существуетъ только въ своемъ понятіи, есть не что иное какъ понятіе. Сами же эти понятія, образующія все существующее, не могуть такимъ образомъ быть понятіями мыслящаго субъекта, ибо онь самъ есть только одно изъ понятій; они суть сами по себъ безъ субъекта такъ же, какъ и безъ предмета. Все есть чистое понятіе, то есть понятіе безъ понимающаго и безъ понимаемаго, мысль безъ мыслящаго и безъ мыслимаго; все существуеть асти риго, въ чистомъ безразличномъ бытіи, равномъ небытію, подобно тому какъ и для отвлеченнаго реализма все разръшилось въ представление безъ представляющаго и безъ представляемаго, въ состояние сознания безъ сознающаго и безъ сознаваемаго, въ такое же безразличное чистое бытіе или ничто. Разница только въ томъ, что эмпирическій реализмъ опредъляетъ это бытіе сенсуалистически, какъ ощущеніе, пандогизмъ же раціоналистически, какъ понятіе. Но и эта разница только кажущаяся; ибо ощущеніе, которое есть все и ничто, не есть

уже ощущеніе, а равно и понятіє, которое есть все и ничто, не есть уже понятіє; и ощущеніе и понятіє теряють здѣсь свою опредѣленность, свое характеристическое значеніе, и могуть быть замѣнены одно другимь; вся разница только въ словахъ; и то и другое, лишенныя субъекта и предмета, безъ опредѣленной формы и опредѣленнаго содержанія, расплываются въ безусловную неопредѣленность, въ чистое ничто.

Отсюда ясно, что ни «явленіе», ни «понятіе» не могуть быть допущены сами по себъ какъ отвлеченные принципы, то есть отвлеченно отъ своего содержанія, отъ того, что существуєть въ формъ явленія или понятія. Явленіемъ называется нъчто (существующее. поскольку оно существуеть для меня, для субъекта), поскольку оно воспринимается моею чувственностью, поскольку и это «нѣчто» ощущаю въ себъ, какъ дъйствительное состояние моего сознания. Итакъ, явленіе есть лишь чувственное отношеніе субъекта къ предмету. Точно также «понятіе» есть «нъчто», поскольку я его мыслю, это есть предметь какъ мыслимый; я имъю понятіе о чемъ-нибудь, поскольку я мысленно отношусь къ чему-нибудь. Итакъ, если явленіе есть ощущаемое отношение субъекта къ предмету, то понятие есть отношение мыслимое. Но очевидно, что отношение субъекта къ предмету само по себъ еще нисколько не опредъляетъ характера, этого последняго, не делаеть его истиннымь; я могу относиться эмпирически (реально) и логически ко всему чему угодно, я могу ощущать и мыслить всевозможные предметы. Такимъ образомъ, и реальный, и раціопальный факты нашего познанія суть лишь безразличныя сами по себъ формы, нисколько не опредъляющія собою существенной истины познаваемаго. Ибо предметъ не становится истиннымъ отъ того, что я его ощущаю, или отъ того, что я его мыслю, я могу ощущать и мыслить также и не истинное. Ни реальный опыть, ни нашъ разумъ не могутъ дать намъ основанія и мърила истины. Относительная реальность предмета для меня, въ моихъ ощущеніяхъ нисколько не ручается за его безусловную реальность въ немъ самомъ, и относительная разумность (общность и необходимость) предмета въ моемъ мышленія или для моего разума не ручается за его безусловную разумность въ немъ самомъ, за его объективную всеобщность и необходимость (всеединство); предполагать противное значило бы утвер жлать. что если я смотрю на бълую стъну въ синіе очки, то она сама становится отъ этого синею: пытаться же (какъ это дълаеть абсолютный раціонализмъ) самое бытіе предмета вывести изъ формы нашего разума значило бы объяснять изъ синихъ очковъ, чрезъ которыя я смотрю, ту стъну, на которую я смотрю. Понятіемъ истины требуется безусловная реальность и безусловная разумность; истина. какъ мы видъли, не можетъ быть только отношеніемъ, а есть то, что дано въ отношени, то, къ чему субъектъ нашъ относится. Не истина опредъляется нашимъ отношениемъ къ ней, а напротивъ то или другое наше отношение къ предмету (въ чувствъ или мысли), чтобы быть истиннымъ, должно опредъляться безотносительною истиной предмета. Если мы въ своемъ познаніи находимся во взаимодъйствін съ предметомъ въ его истинъ, то есть во всеединствь, то наше познаніе будеть истиннымъ по содержанію, какую бы частную форму оно ни принимало. Если мы испытываемъ или ощущаемъ внутреннее единство всъхъ предметовъ, то наши ощущенія, нашъ опытъ будутъ истинными не потому, что это нашъ опытъ или наше ощущеніе, ибо всякій опыть самъ по себъ, то есть какъ молько опыть, отвлеченно отъ своего содержанія, есть только факть единичный и случайный, ничего не говорящій объ истинь, — а потому, что это есть извъстного рода опыть, именно такой, въ которомъ мы испытываемъ дъйствіе предмета въ его истинъ или реально относимся, реально связаны съ истиннымъ предметомъ; и если затъмъ мы полученное такимъ истиннымъ опытомъ содержаніе сдълаемъ предметомъ нашихъ мыслей, нашего разума, если это содержание будетъ облечено въ форму понятій, то наше мышленіе, наши понятія будуть истинными, и не потому, что это наши мысли и понятія, — ибо сами по себъ наши мысли и понятія, отвлеченно взятыя, суть только пустыя субъективныя формы, безразличныя къ истичному и неистинному, --а потому, что это суть мысли и понятія объ истинъ или имъющія истинное содержаніе, данное истиннымъ опытомъ.

Итакъ, для истиннаго познанія необходимо предположить безусловное бытіе его предмета, т. е. истинно сущаго или всеединаго, и его дѣйствительное отношеніе къ намъ, — къ познающему субъекту, — необходимо признать, что начало всеединства или то единое, которое есть вмѣстѣ съ тѣмъ и все или содержитъ въ себѣ все, что оно сушествуетъ для насъ не какъ пустая форма только или способъ воззрѣнія нашего разума, а въ своей собственной безусловной дѣйствительности или какъ истинное сущее. Это начало какъ всеединое не можетъ быть безусловно внѣшнимъ для познающаго субъ-

екта, оно должно находиться съ нимъ во внутренней связи. Съ силу которой и можетъ быть имъ дъйствительно познаваемо, и въ силу этой же связи субъектъ можетъ быть внутренно связанъ и со всъмъ существующимъ, какъ заключающимся во всеединомъ, и дъйствительно познавать это все. Только въ связи съ истинно-сущимъ, какъ безусловно реальнымъ и безусловно универсальнымъ (всеединымъ), могутъ явленія нашего опыта имъть настоящую реальность, и понятія нашего мышленія настоящую, положительную универсальность; оба эти фактора нашего познанія сами по себъ, въ своей отвлеченности, совершенно безразличные къ истинъ, получаютъ такимъ образомъ свое истинное значеніе отъ третьяго, религіознаго начала.

## XLI.

Невозможность настоящаго предметнаго познанія из ь ощущеній и понятій какъ субъективныхъ состояній сознанія.

Отвлеченная философія въ обоихъ своихъ направленіяхъ видитъ въ нознающемъ субъектѣ только два главные элемента: она разсматриваеть его какъ существо чувственное (ощущающее), или еще какъ существо разумное (мыслящее); соотвѣтственно этому она находитъ критерій (мѣрило) истиннаго знанія съ одной стороны масмущеніяхъ внѣшнихъ чувствъ, съ другой стороны — въ основныхъ понятіяхъ (категоріяхъ) разума. Логическое изслѣдованіе показываетъ несостоятельность обоихъ этихъ критеріевъ: ни явленія или факты чувственнаго опыта въ ихъ ощутительной дѣйствительно сти, ни основныя понятія или принципы отвлеченнаго разума въ ихъ мыслимой необходимости не выражаютъ еще собою сущей истины и слѣдовательно не могутъ служить мѣриломъ истиннаго знанія.

И, во-первыхъ, когда мѣриломъ истины берется ощутительная реальность и утверждается, что мы познаемъ истину въ чувственномъ опытѣ или въ ощущеніяхъ, то это положеніе можетъ имѣть двоякій смыслъ: за истину признается или само ощущеніе, или же то, къ чему оно относится, его предполагаемый предметъ. «Истина познается въ ощущеніяхъ» — значитъ ли это, что самое ощущеніе какъ такое.

самый факть ощущенія есть истина? Но ощущеніе какъ факть, ошущение въ своей простой дъйствительности, есть только нъкоторое психическое явленіе, нѣкоторое состояніе моего субъективнаго сознанія, ничёмъ не отличающееся въ этомъ отношеніи отъ другихъ состояній сознанія. Если ощущеніе разсматривается въ своей простой фактической действительности, въ которой оно есть лишь субъективное психическое состояніе, а не показатель какой-нибудь внъшней реальности, то прежде всего теряется различіе между объективною реальностью и субъективною дъйствительностью, между вившнимъ и внутреннимъ опытомъ. Внъшняго (объективнаго, то есть извъщаюшаго насъ о собственномъ бытім познаваемаго) опыта здёсь быть не можеть: всякій опыть есть внутренній, есть факть моего субъективнаго сознанія. Ощущенія суть мои ощущенія, и въ этомъ качествъ они не могутъ имъть никакого преимущества предъ другими состояніями моего сознанія: если ощущенія какъ мои ощущенія представляють уже собою истину, то точно такое же право на истину имъють и всь другія психическія состоянія, все, что я испытываю, потому что все это есть такой же факть, имъеть такую же дъйствительность, какъ и мои ощущенія. Между фактами какъ фактами очевидно не можетъ быть различія по значенію или достоинству. Всякая вздорная, всякая нельпая мысль, всякое дурное чувство, всякое низкое желаніе, будучи несомнънно фактами моего сознанія, имъя непосредственную дъйствительность, должны быть признаны съ этой точки эрвнія за истину. Въ такомъ случав для познанія истины достаточно констатировать, что такой-то субъекть испытываеть то-то, имъетъ такія-то состоянія сознанія, имъетъ такую-то мысль, такое-то чувство, такое-то желаніе, — да и зачемъ констатировать это? Если самый факть ощущенія, а следовательно и всякій факть сознанія, есть уже въ своей простой диствительности истина и единственнал истина, то достаточно просто испытывать извъстныя состоянія сознанія: испытывая, переживая ихъ, мы темъ самымъ познаемъ истину; такимъ образомъ самое познаніе, какъ нѣчто отличное отъ простой действительности, становится излишнимъ, теряетъ свою задачу и свой предметь. Въ самомъ дълъ, если все, что я испытываю, все, что находится въ моемъ сознаніи, тъмъ самымъ уже есть истина, то следовательно неистиннаго, дожнаго быть не можеть; но въ такомъ случать самое понятие истины теряеть всякий опредъленный смысль, подъ нимъ ничего не разумвется. Если все одинаково истинно, то

очевидно истины, какъ чего-то опредъленнаго, особеннаго, — нътъ. Исканіе и изследованіе истины, стремленіе познавать ее теряеть всякій смысль; все, что бы мы ни испытывали, ни думали, ни дъдали, одинаково есть фактъ нашего сознанія и, следовательно, съ этой точки зрвнія одинаково истинно, и такъ какъ всякое различіе здѣсь исчезаетъ, то нътъ основанія и употреблять самую категорію истиннаго, какъ ничего не выражающую. Между тъмъ, понятіе истины и задача познать ее несомивнно существуеть въ нашемъ же сознаніи, и такъ какъ это было бы невозможно, если бы подъ истиной разумълось фактическое бытіе нашихъ ощущеній или состояній нашего сознанія (ибс тогда не было бы мъста для самаго различія истиннаго отъ неистиннаго и нечего было бы познавать), то слъдовательно подъ истиною разумъется нъчто другое, помимо фактическаго бытія нашихъ ощущеній и состояній нашего сознанія. Эти последнія, безразличныя сами по себе какъ субъективные факты, различаются по своему объективному содержанію, къ которому и относится собственно понятіе истины. Состоянія нашего сознанія могутъ быть истинными или неистинными не сами по себъ какъ простые факты (ибо какъ факты они безразличны, всв они существують одинаково), а лишь смотря по тому, что ими выражается или къ чему они относятся. Такимъ образомъ, отъ состоянія сознанія какъ субъективныхъ фактовъ отличается ихъ объективное содержание какъ нъчто такое, что принимаетъ форму нашихъ ощущеній, но не тождественно съ ними, существуетъ для себя независимо отъ нихъ. Это нъчто другое, то есть собственно познаваемое или истина, можетъ существовать или являться въ нашихъ ощущенінхъ. по само оно не есть только наше ощущение; оно существуеть и познается въ состоянияхъ нашего сознанія, но само не есть только состояніе нашего сознанія.

Итакъ, когда мы говоримъ: «истина познается въ ощущеніяхъ», это не можетъ значить, что пстина есть само наше ощущеніе, ибо тогда нечего было бы и познавать, но полъ истиной должно разумѣть здѣсь нѣчто другое, независимое отъ самаго факта ощущенія или его простой дѣйствительности. нѣчто такое, что принимаетъ для насъ форму ощущенія, является въ насъ какъ ощущеніе или къ чему мы относимся въ нашихъ ощущеніяхъ. И въ самомъ дѣлѣ, ощущеніе есть не что шюе какъ извѣстное отношеніе наше къ предмету, тѣмъ самымъ предполагающее собственное бытіе предмета. «Я ощущаю что-нибудь» или «что-нибудь ощущается мною»—это значитъ: я вос-

принимаю что-нибудь въ формъ ощущенія или отношусь къ чемунибудь какъ ощущающій, или, что то же, познаю что-нибудь какъ существующее въ нъкоторомъ опредъленномъ отношении со мною, именно въ отношеніи реальнаго чувственнаго взаимодъйствія; но это прешнодагаеть то «что-нибудь», къ которому я отношусь въ своемъ ощущеніи, ибо иначе мое ощущеніе опять-таки теряеть свой специфическій познавательный характерь, становится простымъ безразличнымъ фактомъ психическаго бытія, въ которомъ ничего не ощущается и ничего не познается. Если такимъ образомъ настоящее ощушеніе должно быть понято какъ некоторое отношеніе субъекта къ чему-то другому отъ него, какъ такого, прямо не зависящему, что собственно и составляеть истинный предметь знанія, если такимъ образомъ ощущение есть только относительное бытие этого другого (предмета), поскольку нашъ субъектъ извъстнымъ образомъ къ нему относится, то очевидно, что самъ по себъ, въ своей истинъ, этотъ предметъ нисколько не зависитъ отъ факта нашего ощущенія и слъдовательно реальная ощутительность не можеть быть міриломъ истины. Нъчто можетъ и не быть для насъ дъйствительно ощутительнымъ, нашъ субъектъ можетъ и не относиться къ этому «нъчто» въ формъ ощущенія, отъ этого оно не перестаеть быть тъмъ, что есть, оно истинно не потому, что ощущается нами, а по собственному своему свойству. Такимъ образомъ фактъ ощущенія нисколько не опредъляетъ истины предмета. Напротивъ, само ощущение, какъ нъкоторое отношеніе, опредъляется относящимися, и такъ какъ познающій субъекть есть факторъ постоянный, то ощущение получаеть свои опредъленныя различія, свой особенный характеръ отъ другого, ощущаемаго. Такимъ образомъ въ вопросъ о познаніи все дъло не въ фактъ ощущенія, какъ субъективномъ явленіи, состояніи сознанія, а въ содержанім ощущенія, то есть въ тъхъ его свойствахъ и качествахъ, которыя оно получаеть отъ предмета въ его взаимоотношении съ нашимъ субъектомъ. Не ощущение опредъляетъ истину предмета, а напротивъ, само ощущение получаетъ свое значение въ смыслъ истины отъ того другого, существующаго незвисимо отъ ощущенія и составляющаго истинный предметь знанія.

Итакъ, ощущение и ощутительность не можетъ составлять мѣрила истины, ибо это естъ только условное отношение. Ощущение можетъ имъть свойства или качества объективной истинности, но не само по себъ, а лишь поскольку оно соотвътствуетъ истинъ пред-

мета. Чемъ же определяется самый этотъ предметь, сама истина? Если истина не дается намъ въ фактъ ощущенія, то не можеть ли она полагаться нами въ актъ мыслящаго разума? Актъ мыслящаго разума есть понятіе. Итакъ, если истина не есть фактическое, данное состояніе сознанія (ощущеніе), то не есть ли она его активное произведение (понятие)? Истина заключается не въ фактахъ сознанія, что только ощущается, а въ ихъ содержаніи, что въ нихъ мыслится, и такъ какъ истина одна, то это содержание должно имътъ общій признакъ, должно представлять характерь общности. Но общее во всемъ мыслимомъ есть самое мышленіе какъ форма, то есть понятіе. Если ощущеніе, какъ фактъ, всегда имъетъ характеръ частный, особенный, условный и случайный и поэтому не представляеть собою истины, то понятіе, напротивь, есть именно общее, и если мы возьмемъ понятіе во всей его чистоть, свободное отъ всякаго эмпирическаго частнаго содержанія, которое его ограничиваеть, то мы будемъ имъть понятіе какъ всеобщее и безусловное, то есть нъчто удовлетворяющее формальному требованію истины. Итакъ, мы познаемъ истину въ понятіи. Понятіе какъ такое есть истина, и истина есть понятіе. Это положеніе раціонализма можеть иметь два смысла. И, во-первыхъ, оно можетъ означать, что все имъетъ истинное бытіс только какъ понятіе или какъ мыслимое, то есть въ самомъ актъ мышленія; ничто не существуеть дъйствительно вит мышленія или независимо отъ него, все есть лишь поскольку мыслится, все есть только въ своемъ понятія. Мышленіе вь такомъ случав не имветь никакого внъшняго даннаго ему содержанія и предмета, а должно все содержание и всякий предметь развить изъ самого себя, то есть другими словами: все содержане мышленія должно быть развито изъ чистой формы мышленія, понятія какъ такого, или все должно быть создано изъ ничего. Такъ какъ мышленіе не должно здісь иміть никакого предмета, никакого содержанія кром'є самого себя, само же мышленіе есть чистая форма, то, следовательно, здесь утверждается такое мышленіе, вы которомъ ничего или ни о чемъ не мыслится (которое есть бытіе, равное ничто), но такое мышленіе не есть уже мышленіе: здёсь теряется всякій определенный характерь, исчезаеть всякое различіе, и безусловный раціонализмъ самъ себя уничтожаеть въ софистической верк понятій. Итакъ, утвержденіе, что истина есть понятіе, иль что все жогов то логь только въ актъ мышленія, не можеть быть логически допущени, и, следовательно,

положеніе, что мы познаемъ истину въ понятіяхъ, можетъ имъть только тотъ разумный смыслъ, что мы относимся посредствомъ своего мышленія къ извъстному предмету, или, мысля этотъ предметъ, сознавая его въ формъ понятія, можемъ познавать его иситино, при чемъ предполагается, что этогъ предметь истинно существуеть независимо отъ нашего мышленія, не потому, что мы его мыслимъ: онъ не создается нашимъ разумомъ и не получаетъ отъ него своей истины, а напротивъ, опредъляетъ собою значение нашего мышленія, давая ему его истинное содержаніе. Здъсь понятіе, актъ мышленія, признается тъмъ, чъмъ онъ есть, именно извъстнымъ отношеніемъ между познающимъ субъектомъ и тъмъ, что онъ познаетъ, и, слъдовательно, истина принадлежить не мышленію, самому по себъ, которое есть только отношение и, слъдовательно, само по себъ не существуетъ совстви, а этому «что», къ которому въ мышленіи относится нашъ субъектъ или которое онъ выражаетъ въ своихъ мысляхъ (понятіяхъ). Сущая истина заключается не въ формъ мышленія (понятія), а въ его содержаніи. Но этимъ содержаніемъ не могуть быть отущенія; ибо, какъ мы знаемъ, ощущенія сами суть только отношенія, только способы или форма бытія, а здісь требуется не отношеніе, а то, къ чему относится субъекть. Кромъ того, ощущенія сами по себъ суть только частные случайные факты; мышленіе же разума, какъ всеобщая и безусловная форма, требуетъ и содержанія всеобщаго и безусловнаго. Всеобщность и необходимость, отличающія мысли разума отъ фактическаго матеріала ощущеній, — эта всеобщность и необходимость, эта безусловность нашего мышленія перестаетъ быть пустою формой, лишь когда она выражаетъ собою всеобщій и необходимый предметь, когда она соотвътствуеть безусловному содержанію. Если же эта всеобщность и необходимость принадлежить только самому нашему мышленію или той формъ, вь которой мы вообще мыслимъ что бы то ни было, то она тъмъ самымъ осуждена быть только субъективною пустою формой, и если мы, примъняя эту форму къ эмпирическимъ даннымъ чувственнаго опыта, думаемъ сообщить имъ ту внутреннюю истинность, разумъ или смыслъ, которыхъ они, сами по себъ, не имъють, то мы впадаемъ въ очевидную иллюзію. Частный и случайный, т. е. внутренно между собою не свзанный и въ этомъ смыслъ неистинный и неразумный матеріаль нашихь ощущеній, очевидно, не становится разумнымь. не получаетъ истиннаго смысла оттого только, что мы (субъектъ)

мыслимъ его или рефлектируемъ о немъ подъ формой истины или въ категоріяхъ разума, и, съ другой стороны, эта разумная форма нашего мышленія, очевидно, не получаеть еще реальнаго значенія оттого, что мы будемъ подставлять подъ нее случайное и частное содержаніе, совершенно ей несоотвътствующее. Очевидно, для того чтобы нашъ разумъ въ своей всеобщности и безусловности былъ болъе чёмъ пустою формой, необходимо, чтобы эта всеобщность и безусловность выражала всеобщее и безусловное содержаніе, была бы не субъективнымъ свойствомъ мыслящаго, а объективнымъ свойствомъ мыслимаго, другими словами: чтобъ истинность мышленія опредълялась истиною того, къ чему мышленіе относится. Но чёмъ же въ такомъ случать опредъляется истинность этого послъдняго? Если понятія разума, какъ акты нашего мышленія, столь же мало даютъ мърило истины, какъ и явленія опыта, какъ факты нашего ощущенія, то, следовательно, истина вообще не заключается въ той или другой формъ нашего познанія, или, что то же, въ той или другой формъ относительнаго бытія, а въ самомъ сущемъ, которое есть и познаваемое, то есть истинный предметь знанія. Такимъ образомъ, истина заключается прежде всего въ томъ, что она есть, т. е. что она не можеть быть сведена ни къ факту нашего ощущенія, ни къ акту нашего мышленія, что она есть независимо отъ того, ощущаемъ ли мы ее, мыслимъ ее, или нътъ. Познаніе вообще есть относительное бытіе субъекта и предмета или взаимоотношеніе обоихъ; смотря по тому, какой изъ двухъ терминовъ преобладаетъ, это отношение (познаніе) является въ форм'в ощущенія, или же въ форм'в понятія. Но отношение предполагаетъ относящихся, и безусловная истина опретъляется прежде всего не какъ отношение или бытие, а какъ то, что есть въ отношени, или какъ сущее.

### XLII.

Общее опредъленіе истиннаго предмета въ трехъ его основныхъ элементахъ. Истина, какъ сущее, единое и все, или какъ сущее всеединое.

На поставленный вопросъ объ истинъ мы могли дать первый отвъть, назвавъ истиной то, что есть (сущее). Но есть — все.

Итакъ, истина есть все. Но если истина есть все, тогда то, что не есть все, т. е. каждый частный предметь, каждое частное существо и явленіе въ своей отдъльности ото всего, — не есть истина, потому что оно и не есть въ своей отдъльности ото всего: оно есть со всёмъ и во всемъ. Итакъ, все есть истина въ своемъ единстве или какъ единое; такимъ образомъ, отъ «всего», какъ матеріи, различается «единое», какъ его истинная форма, и поскольку «все» есть, постольку есть и «единое». Все предполагаетъ единое, ибо многое само по себь не есть все: оно есть все, лишь поскольку содержится единымъ и, слъдовательно, предполагаетъ его. Итакъ, на вопросъ, что есть истина, мы отвъчаемъ: 1) истина есть сущее или то, что есть; но мы говоримъ «есть» обо многихъ вещахъ; но многія вещи сами по себъ не могутъ быть истиной, потому что если онъ различаются другь отъ друга, такъ что одна вещь не есть другая, то каждая въ своемъ различіи отъ другой не можетъ быть истиной, ибо тогда истина различалась бы сама отъ себя, или истина была бы не истиной, следовательно, эти многія вещи не могуть быть самою истиной: онъ могутъ быть только истинны, т. е. поскольку всъ онъ причастны одному и тому же, которое и есть истина. Итакъ, сущее 2) какъ истина, не есть многое, а есть единое. Но что есть «единое»? Прежде всего оно есть, конечно, «немногое», но если оно есть только немногое, т. е. простое отрицание многаго, тогда оно имъетъ многое внъ себя, тогда оно существуетъ вмъстъ или рядомъ со многимъ, т. е. оно уже не есть единое, а только одно изъ многаго или часть (элементь) многаго, тогда одно существуеть такъ же самостоятельно, какъ и другое (многое), и то и другое, т. е. и единое и многое могутъ имъть одинаковое притязание на истину; но въ такомъ случат истина распадалась бы и противоръчила бы себъ. Итакъ, единое, какъ истина, не можетъ имътъ многое внъ себя, т. е. оно не можетъ быть чисто отрицательнымъ единствомъ, а должно быть единствомъ положительнымъ, т. е. оно должно имъть многое не внъ себя, а въ себъ или быть единствомъ многаго: а такъ какъ многое содержимое единствомъ или многое въ одномъ есть все. то, следовательно, положительное или истинное единое есть единое, содержащее въ себъ все или существующее какъ единство всего. Итакъ, 3) истинно-сущее, будучи единымъ, вмъстъ съ тъмъ и тъмъ самымъ есть и все, точнъе, содержитъ въ себъ все, или истинно-сущее есть всеединое.

Такимъ образомъ, полное опредъление истины выражается въ трехъ предметахъ: сущее, единое, все. Изъ этихъ трехъ предикатовъ первый (сущее) выказываетъ только простое бытие того, что называется истиной, субъекта истины; когда я говорю: истина естъ сущее, то я утверждаю только, что истина есть, то естъ что этому понятию соотвътствуетъ нъкоторый дъйствительный субъектъ. Но уже для того чтобъ утверждать, что истина есть, мы должны имътъ по крайней мъръ общее понятие о томъ, что она есть, или точнъе, чъмъ она можетъ бытъ. На этотъ вопросъ отвъчаютъ два другие предиката истины — единое и все, которыми истина опредъляется въ своемъ предметномъ быти, въ своей идеъ или объективной сущности, въ которыхъ предполагаемый субъектъ истины, сущее, получаетъ свое объективное содержание.

Итакъ, истина есть сущее всеединое. Иначе мы не можемъ мыслить истину; если бы мы отняли одинъ изъ этихъ трехъ предикатовъ, мы уничтожили бы тъмъ самое понятіе истины. Такъ, съ отнятіемъ предиката сущаго, истина превращается въ пустую субъективную мысль, которой не соотвътствуетъ ничего дъйствительнаго; если истина не есть сущее, то она становится вымысломъ, слъдовательно, перестаетъ быть истиной. Съ отнятіемъ предиката «единаго» истина теряетъ свое тождество и, распадаясь во внутреннемъ противоръчіи, уничтожается. Если, наконецъ, мы отнимемъ предикатъ «всего», то лишимъ истину реальнаго содержанія: какъ исключительное единое, лишенное всего, она будетъ такимъ скуднымъ принципомъ, изъ котораго ничего нельзя вывести и объяснить, а между тъмъ въ понятіи истины заключается требованіе все изъ нея вывести и объяснить, ибо истина есть истина всего, имъя же все внъ себъ, она была бы ничто.

Итакъ, мы можемъ мыслить истину только какъ сущее всеединое, и когда мы говоримъ объ истинъ, то мы говоримъ именно объ этомъ, о сущемъ всеединомъ. Мы должны или совсъмъ не говорить объ истинъ, а потому и отказаться отъ всякаго знанія (ибо кто же захочетъ не истиннаго знанія?), или же признатъ единственнымъ предметомъ знанія всеединое сущее, заключающее въ себъ всю истину. Въ самомъ дълъ, въ этомъ полномъ своемъ опредъленіи истина содержитъ и безусловную дъйствительность и безусловную разумность всего существующаго. Какъ сущее она представляетъ безусловную дъйствительность, отъ которой, слъдовательно, зависитъ или которою

опредвляется всякая другая двиствительность, а какъ всеединое она представляеть разумь или смыслъ всего существующого, ибо этотъ разумъ или смыслъ (ratio, хотол) есть не что иное какъ взаимоотношение всего въ единомъ. Такое взаимоотношение предполагаетъ взаимоотносящихся. То есть множественность вещей или существъ: такимъ образомъ, здъсь различаются многія какъ такія и то ихъ взаимоотношение или та ихъ единая связь, которая дълаеть изъ многихъ все и которая и есть истинный разумъ (ratio), прямое выраженіе единаго. Въ истинъ «многое» не существуеть въ своей отпъльности какъ только многое: здъсь каждый связанъ со всъми и, слъдовательно, многое существуетъ только въ единомъ — какъ все: съ другой стороны, разумъ въ истинно-сущемъ никогда не бываетъ въ своей дъятельности какъ пустая форма; будучи началомъ единства, онъ всегда есть единство чего-нибудь, единство того многаго, изъ котораго онъ дълаетъ все; такимъ образомъ, въ истинъ реальность (многое) всегда связана впутренно съ раціональностью, съ разумомъ, единымъ. И нашъ субъектъ въ своей истинъ, то есть какъ нъчто истинно-существующее, заключаетъ въ себъ какъ неразрывно связанные и реальный элементъ «многое», выражающееся здъсь, въ субъективной жизни, множественностью ощущеній, и элементъ раціональный, единство мыслящаго разума; и при томъ, такъ какъ въ истинъ, всеединствъ, каждый неразрывно связанъ со всъмъ, то и субъектъ нашъ въ своемъ истинномъ бытіи не противополагается всему, а существуеть и познаеть себя въ неразрывной внутренней связи со всъмъ, познаетъ себя во всемъ, а чрезъ то и тъмъ самымъ и все въ себъ. Реальный элементъ въ немъ, его ощущенія являются тогда липь органическою частью всеобщей реальности и его разумъ лишь выражениемъ всеобщаго смысла вещей, той лочог той дитон, гой хадодской догог. Отвлеченная же теорія познанія плинаеть съ того, что разрываеть эту связь познающаго со всемь, со всеединымъ, отрываетъ познающаго субъекта отъ его истинныхъ отношеній, береть его въ отдільности, тогда какт онт по истипи въ этой отдъльности не существуетъ и существовать не можеть, и затъмъ противополагаетъ его всему остальному, какъ безусловно для него чуждому, вившнему. Отсюда прежде всего происходить то, что весь чірь, кромф самого субъекта, является недоступнымъ для познанія. является міромъ новедомыхъ «вещей о себе», нбо, очевидно, что если между субъектомъ и остальными вещами существуеть безуслов-

, фотивоположение, если они другь для друга совершенно вижшии, т. . юступны другъ другу они быть не могутъ; если субъектъ имъетъ вещи безусловно внъ себя, то онъ тъмъ самымъ не можетъ находить ихъ въ себъ. въ своемъ сознани, т. е. не можеть познавать ихъ, ибо познаніе есть въдь внутреннее состояніе самого субъекта, онъ можетъ познавать только то, что находится въ немъ самомъ, и, слъдовательно, если истинное бытіе вещей не можеть находиться въ немъ никакимъ способомъ какъ безусловно для него внъшнее, то, слъдовательно, онъ осужденъ всегда имъть дъло только съ самимъ собою, то есть со своими собственными состояніями безо всякаго отношенія къ какому-нибудь объективному бытію, къ какимънибудь существамъ или вещамъ кромъ него. Такимъ образомъ, и реальный элементь въ субъектъ, — ощущенія, — является чисто субъективнымъ, только состояніями его чувственности, а также и ра--кав — симука или энельным энельное мышленіе или разумъ — является субъективною и совершенно пустою формой. Ощущенія являются чистымъ фактомъ и разумъ является чистою формой: внутренней связи между ними никакой не оказывается, и если субъектъ примъняетъ апріорныя формы или категоріи своего разума къ эмпирическому матеріалу своихъ ощущеній, то это, очевидно, не можетъ измънить ихъ характеръ, не можетъ сдълать изъ нихъ объективныя истины разума, ибо ничего объективнаго здъсь нъть, и самое подведеніе эмпирическихъ данныхъ подъ категоріи разума есть лишь игра субъективнаго ума, ein subjectiver Schein. Какъ только устранена внутренняя органическая связь познающаго субъекта со всёмъ другимъ, такъ тъмъ самымъ исчезаетъ и связь между реальнымъ и раціональнымъ элементами въ самомъ субъекть, ибо эта связь можеть быть основана лишь на объективной связи между реальностью всего и разумомъ всего, ибо реальность вообще является разумною лишь какъ все или во всемъ, ибо разумъ есть взаимоотношение всего, частная же отдъльная реальность, многое оторванное ото всего, тъмъ самымъ отдъляется и отъ единаго, то есть отъ разума, перестаеть быть разумною. Въдь разумность какого-нибудь факта и состоить лишь въ его взаимоотношени со всемъ, въ его единстве со всемъ; понять смыслъ или разумъ какой-нибудь реальности, какого-нибудь факта, въдь и значитъ только понять его въ его взаимоотношении со всъмъ, его всеединствъ. Когда же извъстная реальность, въ данномъ случав двиствительное бытіе субъекта въ его ощущеніяхъ. въ силу от-

влеченнаго начала оторвана безусловно отъ всего другого, взятая въ своей субъективной отдъльности, то она тъмъ самымъ признана неразумною, признана какъ простой фактъ, какъ нъчто чисто эмпирическое; и всякое примъненіе къ ней формальныхъ требованій разума является лишь внышнимь, вытекающимь изъ субъективныхъ условій нашей мысли, а не изъ существа дъла. Какъ только познающій субъектъ вырывается изъ общей связи, отдъляется отъ всеединаго, такъ его реальное бытіе (ощущенія) перестаетъ быть всемъ. становится только многимъ, а раціональный элементъ, собственная форма котораго есть всеединство или соединение всего въ одномъ, потерявь соответствующее себе содержаніе, то есть все, становится чистою пустою формой безъ всякаго содержанія. Такимъ образомъ, вмъсто сущей истины, то есть вмъсто разумной реальности, или универсальнаго факта, или, что то же, вмъсто реальнаго разума или дъйствительнаго всеединства, мы получаемъ, съ одной стороны, исключительно эмпирическую неразумную реальность, безсмысленный факть, и, съ другой стороны, разумъ, лишенный всякой реальности. пустую субъективную форму, разумность, какъ только субъективное свойство познающаго ума, такъ же какъ и ощущение, какъ только субъективный психическій фактъ, и если мы въ своемъ познаніи такъ или иначе связываемъ формы нашего разума съ матеріаломъ нашихъ ощущеній, то это опять таки можетъ быть лишь синтетическимъ актомъ нашего же сознанія, не выводящимъ насъ изъ сферы нашего субъективнаго бытія; ибо совершенно очевидно, что соединеніе субъективныхъ формъ разума съ субъективными же данными ощущенія не можеть дать имъ никакой объективной действительности, а съ другой стороны, такъ какъ эти данныя ощущенія существують въ насъ матеріально въ совершенной независимости отъ нашего разума, то примънение къ нимъ его субъективныхъ формъ и категорій (и прежде всего категоріи причинности) является для нихъ совершенно внъшнимъ и случайнымъ, не могущимъ сообщить внутренняго смысла, то есть связи, - сдълать эти факты тъйствительно разумными.

Такимъ образомъ, обособляя познающій субъектъ и безусловно противополагая его познаваемому, мы теряемъ возможность истиннаго познанія; какъ субъективныя ощущенія, такъ и субъективныя понятія, а равно и субъективная ихъ связь не даютъ намъ истины, для которой требуется объективная реальность, соединенная со все-

общностью. Итакъ, если два общепризнанные въ отвлеченной философіи фактора нашего познанія, именно ощущенія внѣшнихъ чувствь и понятія разума, въ какое бы взаимное отношеніе мы ихъ ни ставили, не могутъ сообщить нашему познанію совмѣстный характеръ объективной реальности и всеобщности, составляющихъ истину, то необходимо или принять заключенія послёдовательнаго скептицизма и отказаться отъ истиннаго знанія, или же, допуская это последнее, признать недостаточность техь двухь факторовь самихь по себе, а равно и недостаточность ихъ субъективной связи и указать помимо ихъ тотъ объективный принципъ, который, будучи свободенъ отъ ихъ односторонности, могъ бы сообщить нашему познанію его истинюе значеніе. Если содержаніе нашего познанія не можеть получить своей истинности отъ познающаго субъекта, какъ этого хочетъ раціонадизмъ, то есть, если фактическая реальность и разумная форма не могуть быть дъйствительно соединены въ одномъ познающемъ субъектъ, то они, очевидно, должны быть соединены уже въ самомъ познаваемомъ, то есть въ сущемъ, другими словами, всеединство, чтобы быть настоящею истиной, должно быть всеединствомъ сущаго, должно быть действительнымъ всеединствомъ или всеединымъ.

Итакъ, истинное познаніе есть прежде всего познаніе сущаго. Но какъ это возможно, какъ можемъ мы познавать сущее? Изъ вышеприведенныхъ соображеній должно быть ясно, что это не только возможно, но что это такъ и есть, что мы дъйствительно познаемъ сущее. и что всякое настоящее познание есть по необходимости познаніе сущаго. Въ самомъ дѣлѣ, мы имѣемъ два общепризнанные способа познанія: ощущенія (факты сознанія) и понятія или чистыя мысли (акты сознанія); но и тв и другія, какъ мы знаемъ. суть лишь способы отношенія нашего къ чему-нибудь, или способы относительнаго бытія чего-нибудь для насъ. Всякое опредъленное ощущеніе, всякое опредѣленное понятіе (а ощущеній или понятій безусловно неопредѣленныхъ, очевидно, быть не можетъ, ибо тогда онп перестали бы уже быть ощущеніями, понятіями), всякое опредъленное ощущение и всякая опредъленная мысль есть необходимо ощущеніе чего-нибудь, мысль о чемъ-нибудь, то есть такое или иное чув-ственное или уиственное отношеніе познающаго къ «чему-нибудь», но это «что-нибудь» необходимо есть, ибо къ тому, что не есть, относиться нельзя; для того чтобы мы могли относиться къ чемунибуль, это что-нибудь должно существовать независимо отъ этого

C. COMODDEDD.

нашего отношенія къ нему (ибо иначе и самаго отношенія не могло бы быть), то есть не въ той или другой формѣ своего относительнаго бытія для насъ, въ нашемъ ощущеніи или мысли, а независимо отъ нихъ, какъ сущее. Такимъ образомъ, если ощущенія и понятія, эмпирическій и логическій элементы нашего познанія суть два возможные образа или способа бытія познаваемаго для насъ, то само познаваемое, самый предметъ нашего познанія не заключается ни въ томъ, ни въ другомъ образѣ относительнаго бытія, не есть ни ощущеніе, ни понятіе, а то, что есть въ ощущеніи и понятіи, то, что ощущается во всякомъ дѣйствительномъ ощущеніи и что мыслится во всякомъ разумномъ понятіи, то есть сущее. Это различіе между сущимъ и его относительнымъ бытіемъ или образами бытія хотя можетъ въ этомъ общемъ выраженіи показаться діалектическою тонкостью, на самомъ дѣлѣ имѣетъ рѣшающее значеніе для всего міросозерцанія, и потому мы должны на немъ остановиться.

#### XLIII.

Различіе сущаго отъ бытія. — Сущее какъ абсолютное. — Абсолютное и его другое.

Данный предметъ всякой философіи есть дѣйствительный міръ какъ внѣшній, такъ и внутренній. Но предметомъ собственно философіи этотъ міръ можетъ быть не въ частныхъ своихъ образахъ, явленіяхъ и эмпирическихъ законахъ (въ такомъ смыслѣ онъ есть предметъ только положительной науки), а въ своей общности. Если частныя явленія и законы суть, какъ это несомнѣнно, различные образы бытія, то общностью ихъ всѣхъ оказывается само бытіе, ибо все существующее имѣетъ между собою общимъ именно, что оно есть, то есть бытіе. Отсюда легко предположить, что философія имѣетъ своимъ основнымъ предметомъ «бытіе», что она должна прежде всего отвѣчать на вопросъ: что такое подлинное бытіе въ отличіе отъ мнимаго или призрачнаго? И дѣйствительно, различныя философскія системы и направленія стараются прежде всего дать отвѣтъ на этотъ вопросъ, такъ или иначе опредѣляя то, что они считаютъ подлиннымъ, настоящимъ бытіемъ. Такъ мы видимъ, что въ реалисти-

ческомъ направлении подлинное бытіе опредъляется какъ природа, какъ вещество, затъмъ послъдовательнымъ анализомъ вещество сводится къ ощущеніямъ, и, такимъ образомъ, подлинное бытіе опрелъляется какъ ощущение; съ другой стороны, раціоналистическій идеализмъ въ своемъ последовательномъ развитии приходить къ определенію подлиннаго бытія какъ понятія или чистой мысли. Оба эти философскія направленія, исходя изъ противоположности объективнаго и субъективнаго бытія, познаваемой вещи и познающаго разума, примиряють эту противоположность съ одной стороны въ ощущени, съ другой въ мысли: ибо какъ для последовательнаго сенсуализма ощущение не есть извъстное состояние субъекта, потому что самъ субъектъ не признается здёсь существующимъ внё ощущенія, такъ точно и для последовательного раціонализма чистая мысль не есть умственный акть субъекта, ибо самъ субъектъ не признается здъсь существующимъ внъ мысли или понятія: такимъ образомъ, какъ тамъ ощущеніе, такъ здісь мысль, оказываются не какими-нибудь опредъленными способами бытія субъекта, а бытіемъ вообще, тождествомъ субъективнаго и объективнаго. Но это примирение совершенно призрачное, состоящее въ простомъ уничтожении обоихъ противоположныхъ терминовъ, а не въ соединении ихъ. Въ самомъ дълъ, и мысль, и ощущение, принимаемыя въ такомъ безусловномъ и исключительномъ значеніи, теряютъ всякій опредъленный смысль; мысль вообще и ошущение вообще, то есть такія, въ которыхъ никто ничего не мыслить и не ощущаеть, суть слова безъ содержанія, и точно также пустое слово и бытіе вообще. На самомъ дѣлѣ «бытіе» имѣетъ ява совершенно различные смысла, и если отвлечься отъ этого различія, то теряется всякій опредъленный смысль, остается одно слово. Когда я говорю: «я есмь», «это существо есть», и затемъ, когда я говорю: «эта мысль есть», «это ощущение есть», то я употребляю глаголь «быть» въ весьма различномъ значеніц; въ первомъ случай. когда говорится о бытіи существа — меня или другого. — этоть глаголь употребляется въ смыслъ прямомъ и безотносительномъ: это существо есть само по себь, оно собственный субъекть бытія, бытіе принадлежить ему самому прямо и непосредственно; напротивь, во второмъ случав, когда говорится о бытін какого-нибудь ощущенія, напримъръ, краснаго цвъта, или какого-нибудь понятія, напримъръ. понятія равенства, слово «бытіе» употребляется въ смыслѣ относительномъ и условномъ, ощущение краспаго цвічта есть, но не змопо себъ, а лишь въ томъ случать, если есть ощущающій; понятіе равенства есть, если есть мыслящій умъ, ибо невозможно допустить, чтобъ ощущение краснаго цвъта или понятие равенства существовали сами по себъ, безъ ощущающаго и мыслящаго: тогда они перестали бы быть ощущениемъ и понятиемъ. Другими словами, если въ первомъ случат («я есмь») бытіе разумтется какъ предикатъ нъкотораго субъекта, — того существа, о которомъ я говорю, что оно есть, то во второмъ случав, напротивъ, то, о чемъ я говорю, ощущение красноты, понятие равенства — само въ дъйствительности есть только предикать субъекта ощущающаго и мыслящаго и, слъдовательно, не можеть имъть бытіе своимъ безотносительнымъ предикатомъ. Когда говорится «я есмь», то въ предикатъ «есмь» еходять и мои ощущенія и мысли, ибо я есмь, между прочимъ, какъ ощущающій и мыслящій; такимъ образомъ, мысль и ощущеніе входять въ содержаніе бытія, суть некоторые определенные способы бытія или частные предикаты изв'єстнаго субъекта, о которомъ мы говоримъ вообще, что онъ есть. Эта моя мысль, или это мое ощущеніе составляють часть моего бытія, некоторый способъ моего бытія, и когда я говорю: «я есмь», то подъ «есмь», въ отличіе отъ «я», разумью именно всь дъйствительные и возможные способы моего бытія, мысли, ощущенія, хоттыія и т. д. Но объ этихъ способахъ самихъ по себъ я уже логически не могу утверждать, что они суть въ томъ смыслъ, какъ я утверждаю, что я есмь, ибо они суть только во мнъ какъ своемъ субъектъ, тогда какъ я есмь въ нихъ, какъ своихъ предикатахъ, но независимо отъ нихъ, такъ какъ они составляють только нъкоторую часть моего бытія, никогда его вполнъ не покрывающую. Моя мысль есть какъ принадлежащая мнъ, я же есмь какъ обладающій ею. Такимъ образомъ, слово «бытіе» употребляется эдёсь въ двухъ не только различныхъ, но и противоположныхъ смыслахъ. Поэтому, когда говорится просто сэта мысль есть» или «это ощущение есть», то только грамматически можно допустить мысль и ощущение какъ субъекты съ предикатомъ бытія, логически же они, будучи сами лишь предикатами мыслящаго и ощущающаго, никакъ не могуть быть действительными субъектами, и следовательно, бытіе никакъ не можеть быть ихъ действительнымъ предикатомъ; такъ что эти утвержденія: «моя мысль есть», «мое ощущение есть», значать, собственно, только: «я мыслю» «я ощущаю», и вообще: «мысль есть», «ощущение есть» значить только:

«НЪКТО МЫСЛИТЬ», «НЪКТО ОЩУЩАЕТЬ», ИЛИ «ЕСТЬ МЫСЛЯЩІЙ», «ЕСТЬ ощущающій», и, наконець, «бытіе есть» значить что «есть сущій». Слъдовательно, вообще такія утвержденія въ безусловной формъ ложны; нельзя сказать просто или безусловно: воля есть, мысль есть, бытіе есть, потому что воля, мысль, бытіе суть лишь постольку, поскольку есть волящій, мыслящій, сущій. Неясное сознаніе или неполное примънение этой, повидимому, столь простой и очевидной истины составляеть главный гръхъ всей отвлеченной философіи. Всь ея существенныя заблужденія сводятся къ сознательному или безсознательному гипостазированію предикатовъ, при чемъ одно изъ направленій этой философіи (раціонализмъ) береть предикаты общіе. логическіе, другой же (реализмъ) останавливается на предикатахъ частныхъ, эмпирическихъ. Во избъжаніе этихъ заблужденій, прежде всего должно признать, что настоящій предметь философіи, какъ истиннаго знанія, есть сущее въ его предикатахъ, а никакъ не эти предикаты, отвлеченно взятые; только тогда наше познаніе будеть соответствовать тому, что есть на самомъ деле, а не будетъ пустымъ мышленіемъ, въ которомъ ничего не мыслится.

Итакъ, настоящій предметъ всякаго знанія не то или другое бытіе, не тоть или другой предикать самь по себь (ибо предикатовь самихъ по себъ быть не можетъ), а то, чему это бытіе принадлежить, что въ этомъ бытін выражается, или тоть субъекть, къ которому относятся данные предикаты. Согласно этому, и истинное знаніе въ своей всеобщности, то есть философія, имъетъ своимъ настоящимъ предметомъ не бытіе вообще, а то, чему бытіе вообще принадлежить, то есть безусловно-сущее или сущее, какъ безусловное начало всякаго бытія. Если всякое бытіе по необходимости есть только предикать, то сущее не можеть опредвляться какъ бытіе, потому что оно не можеть быть предикатомъ другого. Оно есть субъектъ или внутреннее начало всякаго бытія и въ этомъ смыслѣ различается ото всякаго бытія; поэтому, если бы мы предположили, что оно само есть бытіе, то мы утверждали бы нікоторое бытіе сверхъ всякаго бытія, что нельпо. Итакъ, начало всякаго бытія само не можеть пониматься какъ бытіе; но оно не можеть также обозначаться какъ небытіе; подъ небытіемъ, обыкновенно, разумъется простое отсутствіе, лишеніе бытія, то ость ничто; но безусловно-сущему, напротивъ, принадлежито всякое бытіе, и слъдовательно, ему никакъ нельзя приписывать небытіе въ этомъ отрицательномъ

смыслъ, или опредълять его какъ ничто. Сущее не есть бытіе, но ему принадлежить всякое бытіе въ томъ же смысль, какъ мы должны сказать, напримърь, что человъкъ (мыслящій) не есть мышленіе, но ему принадлежитъ мышленіе. Какъ мыслящій не тождествень съ мышленіемъ, но имъетъ мышленіе, такъ и сущее не тождественно съ бытіемъ, но имъетъ бытіе или обладаемъ бытіемъ. Обладать чъмънибудь значить имъть надъ нимъ силу, такъ что сущее должно опредъляться какъ сила или мощь бытія, какъ его положительная возможность. Что сущее есть сила бытія, это очевидно уже изъ того, что оно производить бытіе, то есть проявляется, и такъ какъ, проявляясь въ бытіи, оно не исчезаеть какъ сущее, не можеть истощиться или перейти безъ остатка въ свое бытіе, ибо тогда, съ исчезновеніемъ сущаго какъ производящаго или дъйствующаго, исчезло бы и бытіе какъ производимое или действіе, то оно всегда остается подожительною мощью или силою бытія, такъ что это есть его постоянное и собственное опредъленіе. Но именно вслъдствіе того, что оно не переходить всецьло въ бытіе, что, следовательно, само по себъ оно остается свободнымъ отъ бытія, мы не можемъ, если хотимъ быть вполнъ точными, сказать, что безусловно-сущее есть сила бытія, ибо такое опредъленіе ставило бы его въ исключительную связь съ бытіемъ, чего поистинъ нъть; мы можемъ сказать только, что оно импетъ силу бытія или обладаеть ею.

Итакъ, безусловно-сущее или абсолютное первоначало есть то, что имъетъ въ себъ положительную силу всякаго бытія, а такъ какъ обладающій логически первъе обладаемаго, то безусловное начало можетъ быть въ этомъ смыслъ названо сверхсущимъ или даже сверхмогущимъ.

Очевидно. что это первоначало само по себѣ совершенно единично: оно не можетъ представлять ни конкретной множественности, ни отвлеченной общности, потому что и то и другое предполагаетъ нѣкоторыя отношенія, то есть нѣкоторые опредѣленные образы бытія, тогда какъ безусловно-сущее само по себѣ не можетъ опредѣляться никакимъ бытіемъ и никакимъ отношеніемъ.

Какъ единственное положительное основаніе всякаго бытія, безусловно-сущеє и познается одинаково во всякомъ бытіи. Такъ какъ оно есть то. что есть во всякомъ бытіи, то тѣмъ самымъ оно есть то. что познается во всякомъ познаніи. Правда, оно никогда не можетъ быть даннымъ эмпирическаго или логическаго познанія, никогда не можетъ стать ощущеніемъ или понятіемъ, превратиться въ состояніе нашего сознанія или въ актъ нашего мышленія, въ этомъ смыслъ оно безусловно непознаваемо, но вмъстъ съ тъмъ и тъмъ самымъ абсолютное первоначало безусловно познаваемо даже въ эмпирическомъ и логическомъ познаніи, потому что и здёсь то, что собственно познается, настоящій предметь, есть въдь не ощущеніе и не мысль, а ощущаемое и мыслимое, то есть сущее. Поскольку я признаю за предметомъ своего познанія безусловное существованіе, не считаю его только состояніемъ моего сознанія, а существующимъ въ себъ, постольку я познаю въ этомъ предметъ безусловно-сущее. Во всякомъ своемъ познаніи я имѣю въ виду не тѣ или другіе чувственные или мыслимые предикаты, а субъекта этихъ предикатовъ, и поскольку безусловно-сущее есть единый субъектъ всехъ предикатовъ, всякаго бытія, постольку онъ есть единый объектъ всякаго познанія. Во всемъ, что мы познаемъ, мы познаемъ его и безъ него ничего познавать не можемъ; оно одно есть сущій предметъ познанія, поскольку всякое познаніе о предикать или бытіи относится къ субъекту этого предиката, къ тому существу, которому это бытіе принадлежитъ.

Мы познаемъ безусловно-сущее во всемъ, что познаемъ, потому что все это не есть его предикать, его бытіе, его явленіе. Но будучи во всемъ, оно не тождественно со всемъ, оно есть само по себе какъ отличное отъ всего, ибо если бы начало всего не отличалось отъ того, чего оно есть начало, тогда все слилось бы въ пустое безразличіе, превратилось бы въ чистое бытіе, равное ничто; но мы не могли бы различать безусловно-сущее отъ его предикатовъ и явленій, если бы оно не было дано намъ какъ-нибудь иначе, помимо этихъ частныхъ предикатовъ и явленій, если бы оно не открывалось намъ само по себь. Но само по себь оно не можеть открываться какъ внышній предметь, это было бы противоръчіемь: но будучи единымь истинно-сущимъ, то есть субстанціей всего, оно есть первоначальнам субстаниія и насъ самихъ, и такимъ образомъ, оно можетъ и должно быть намъ дано не только въ своихъ многообразно отраженныхъ проявленіяхъ, образующихъ нашъ предметный міръ, но и внутри насъ самихъ, какъ наша собственная основа, непосредственно нами воспринимаемая. Отръшаясь отъ всъхъ опредъленныхъ образовъ бытія. отъ всъхъ ощущеній и мыслей, мы въ глубинъ своего духа можемъ нахопить безусловно-сущее какъ такое, то есть не какъ проявляющееся въ бытів, а какъ свободное или отръшенное отъ всякаго бытія. И несомивно, что во всъхъ человъческихъ существахъ глубже всякаго опредъленнаго чувства, представленія и воли лежить непосредственное воспріятіе абсолютной дъйствительности, въ которомъ сущее открывается какъ безусловное единое и свободное ото всъхъ опредъленій. Это внутреннее воспріятіе безусловной дъйствительности, не связанное ин съ вакимъ опредъленнымъ содержаніемъ, само по себъ одинаково у всъхъ, какія бы различныя названія ему ни давались, ибо здъсь нъть образа, нъть отношенія, а, слъдовательно, итть и множественности, все сливается въ одно непосредственное и безразличное чувство:

И если въ чувствъ ты блаженъ всецъпо, Зови его какъ кочешь — я названья Ему не знаю. Чувство — все, а имя Лишь звукъ одинъ иль дымъ, что застилаетъ Безсмертвый пылъ небеснаго огня.

Всякое познаніе держится непознаваемымъ, всякія слова относятся къ несказанному, и всякая дъйствительность сводится къ той безусловной дъйствительности, которую мы находимъ въ себъ самихъ какъ непосредственное воспріятіе.

Зпъсь истинно-сущее, несомивнию, открывается намъ, но открывается только одною своею стороной, какъ безусловно единое, ото всего отръшенное и потому ко всему безразличное, и если мы остановимся на одной этой сторонъ, какъ это дълаетъ отвлеченный мистициямъ, то вступимъ въ противоръчіе съ самимъ понятіемъ истинно-сущаго; ибо какъ безусловное начало всякаго бытія оно не можеть быть только какъ отръшенное ото всего, а по необходимости должно быть и какъ сущее во всемъ. Только въ этой полнотъ можеть оно быть обозначено какъ абсолютное. Въ самомъ пълъ, по смыслу слова «абсолютное» (absolutum отъ absolvere) значить, вопервыхъ, отръшенное отъ чего-нибудь, освобожденное и, во-вторыхъ, завершенное, законченное, полное, всецълое. Такимъ образомъ, уже въ словесномъ значения заключаются два логическия опредъления абсолютнаго: въ первомъ оно берется само по себъ, въ отдъльности или отръшенности ото всего другого и, слъдовательно, отрицательно по отношенію къ этому другому, къ тому, что не есть оно само, то есть ко всякому опредъленному бытію, ко всему частному, конечному, множественному, — утверждается какъ свободное ото всего, какъ безусловно единое; во второмъ значеніи оно опредѣляется положительно по отношенію къ другому какъ обладающее всѣмъ, не могущее имѣтъ ничего внѣ себя (ибо тогда оно не было бы завершеннымъ и всецѣлымъ). Оба значенія вмѣстѣ опредѣляютъ абсолютное какъ всеединое, какъ ἐν καὶ πᾶν. Очевидно при томъ, что оба эти значенія необходимо совмѣщаются въ абсолютно-сущемъ, ибо они предполагаютъ другъ друга, одно безъ другого немыслимо, оба сутъ только двѣ неразрывныя стороны одного полнаго опредѣленія. Въ самомъ дѣлѣ, для того чтобы быть ото всего свободнымъ или отрѣшеннымъ, нужно преодолѣть все, нужно имѣть надо всѣмъ силу, то есть обладать всѣмъ въ положительной потенціи; съ другой стороны, обладать всѣмъ можно, только не будучи ничѣмъ исключительно, то есть будучи ото всего свободщымъ или отрѣшеннымъ.

дучи ото всего свободнымъ или отръшеннымъ. Мы опредълили абсолютное первоначало какъ то, что обладаетъ положительною силой бытія. Въ этомъ опредъленіи implicite утверждается, во-первыхъ, что абсолютное первоначало само по себъ свободно ото всякаго бытія, и во-вторыхъ, что оно заключаеть въ себъ всякое бытіе извъстнымъ образомъ, именно въ его положительной силь или производящемъ началь. Это суть, какъ сказано, только двъ неразрывныя стороны одного и того же опредъленія, ибо свобода ото всякаго бытія (положительное ничто) предполагаеть обладаніе всякимъ бытіемъ. Абсолютное потому и свободно отъ всякихъ опредъленій, что оно, всъ ихъ въ себъ заключая, не исчерпывается, не покрывается ими, а остается самимъ собою. Если же оно не облапало бы бытіемъ, было бы лишено его, то оно не могло бы быть и свободнымъ отъ него, — напротивъ, бытіе было бы для него необходимостью (ибо тогда бытіе не зависьло бы отъ него, а то, что отъ меня не зависить, что дано помимо меня, есть для меня необходимость, которую я долженъ переносить поневолъ).

Итакъ, абсолютное есть ничто и все — ничто, поскольку оно не есть что-нибудь, и все, поскольку оно не можетъ быть лишено чегонибудь. Это сводится къ одному и тому же, ибо все, не будучи чъмънибудь, есть ничто, и съ другой стороны, ничто, которое есть (положительное ничто), можетъ быть только всёмъ во. Если оно есть ничто, то бытіе для него есть другое, и если вмёстё съ тёмъ оно

<sup>99</sup> Это положительное ничто есть прямая противоположность Гегелеву отрицательному ничто — чистему бытію, происходящему чрези, простое отвлеченіе или лишеніе всёхъ положительныхъ опредъпеція

есть начало бытія (какъ обладающее его положительною силой), то оно есть начало своего другого. Если бъ абсолютное оставалось только самимъ собою, исключая свое другое, то это другое было бы его отрицаніемъ и, слъдовательно, оно само не было бы уже абсолютнымъ. Другими словами, если бъ оно утверждало себя только какъ абсолютное, то именно поэтому и не могло бы имъ быть, ибо тогда его другое, абсолютное, было бы внъ его какъ его отрицаніе или граница, слъдовательно, оно было бы ограниченнымъ, исключительнымъ и несвободнымъ. Такимъ образомъ, для того чтобы быть чъмъ оно есть, оно должно быть противоположнымъ себя самого или единствомъ себя и своего противоположнаго,

Denn Alles muss in Nichts zerfallen Wenn es im Sein beharren will.

Этотъ верховный логическій законъ есть только отвлеченное выраженіе для великаго физическаго и моральнаго факта любви. Любовь есть самоотрицаніе существа, утвержденіе имъ другого, и между тѣмъ, этимъ самоотрицаніемъ осуществляется его высшее самоутвержденіе. Отсутствіе самоотрицанія или любви, то есть эго-измъ, не есть дѣйствительное самоутвержденіе существа, — это есть только безплодное, неудовлетворимое стремленіе или усиліе къ само-утвержденію, вслѣдствіе чего эгоизмъ и есть источникъ всѣхъ страданій; дѣйствительное же самоутвержденіе достигается только въ самоотрицаніи, такъ что оба эти опредѣленія суть необходимо противоположныя себя самихъ. Итакъ, когда мы говоримъ, что абсолютное первоначало, по самому опредѣленію своему, есть единство себя и своего отрицанія, то мы повторяемъ только въ болѣе отвлеченной формѣ слово великаго апостола: Богъ есть любовь.

Какъ стремленіе абсолютнаго къ другому, то есть къ бытію, любовь есть начало множественности, ибо абсолютное само по себѣ, какъ сверхсущее, безусловно едино; при томъ, всякое бытіе есть отношеніе, отношеніе же предполагаетъ относящихся, то есть множественность. Но абсолютное, будучи началомъ своего другого или единствомъ себя и этого другого, то есть любовью, не можетъ, какъ мы видѣли, перестать быть самимъ собою; напротивъ, какъ въ нашей человѣческой любви, которая есть отрицаніе нашего я, это я не только не теряется, но и получаетъ высшее утвержденіе, такъ и здѣсь, полагая свое другое, абсолютное первоначало тѣмъ самымъ утверждается какъ такое въ своемъ собственномъ опредѣленіи.

Такимъ образомъ, абсолютное необходимо во всей въчности разанчается на два полюса или два центра: первый — начало безусловнаго единства или единичности какъ такой, начало свободы отъ всякихъ формъ, отъ всякаго проявленія и, следовательно, отъ всякаго бытія; второй — начало или производящая сила бытія, то есть множественности формъ. Съ одной стороны, абсолютное выше всякаго бытія; съ другой стороны, оно есть непосредственная потенція бытія или первая матерія. Ибо, если бъ оно было только сверхсущимъ или свободнымъ отъ бытія, то оно не могло бы производить бытіе, и бытіе не существовало бы, но если бы бытіе не существовало, то абсолютное не могло бы быть отъ него свободнымъ, ибо нельзя быть свободнымъ отъ ничего и, следовательно, само абсолютное какъ такое не существовало бы, но такъ какъ нёчто есть, то необходимо есть и абсолютное въ своихъ двухъ полюсахъ. Второй полюсь есть сущность или prima materia абсолютного, первый же полюсь есть само абсолютное какъ такое; это не есть какая-нибудь новая, отличная отъ абсолютнаго субстанція, а оно само, утвердившееся какъ такое чрезъ утверждение своего противоположнаго. Абсолютное, не подлежащее само по себе никакому определению (ибо его общее понятіе какъ предварительное есть только для нась), опредвляеть себя, проявляясь какъ безусловно единое чрезъ положение своего противнаго; ибо истинно-единое есть то, которое не исключаеть множественности, а напротивъ, производитъ ее въ себв и при этомъ не нарушается ею, а остается темъ, чемъ есть, остается единымъ и твиъ самымъ доказываетъ, что оно есть безусловно-единое, единое по самому существу своему, не могущее быть снятымъ или уничтоженнымъ никакою множественностью. Если бы единое было такимъ только чрезъ отсутствіе множественности, то есть было бы простымъ лишеніемъ множественности и, следовательно, съ появленіемъ ея теряло бы свой характеръ единства, то, очевидно, это единство было бы только случайнымъ, а не безусловнымъ, множественность имъла бы надъ единымъ силу, оно было бы подчинено ей. Истинное же, безусловное единство необходимо сильнъе множественности, превосходить ее и должно доказать или осуществить это превосходство, производя въ себъ всякую множественность и постоянно торжествуя надъ нею, ибо все испытывается своимъ противнымъ. Такъ и нашъ духъ есть единое не потому, чтобы былъ лишенъ множественности, а напротивъ, потому, что, проявляя въ себъ безконечную множественность чувствъ, мыслей и желаній, тъмъ не менте всегда остается самимъ собою и характеръ своего духовнаго единства сообщаетъ всей этой стихійной мпожественности проявленій, дълая ее своею, ему одному принадлежащею.

> Свобода, неволя, покой и волненье Проходять и снова являются, А онь все одинь, и въ стихійномъ стремленьи Лишь сила его открывается.

Итакъ, если есть ничто отрицательное, которое меньше бытія, только отсутствіе, лишеніе бытія, и есть ничто положительное, которое больше или выше бытія, имѣетъ силу надъ бытіемъ, есть дѣйствительная свобода отъ него,—то точно такъ же есть единство отрицательное, которое меньше или ниже множественности, есть только отсутствіе или лишеніе ея, и есть единство положительное, которое больше или выше множественности, потому что имѣетъ силу надъ нею, не можетъ быть ею нарушено, слѣдовательно, свободно отъ нея безусловно; и понятно, что абсолютное первоначало должно опредълять какъ положительное единство.

Мы видъли, что абсолютно-сущее вообще опредъляется какъ обладающее силой или мощью бытія. Эта сила, которою оно обладаеть, и есть второе начало, то есть непосредственная, ближайшая или вторая потенція бытія, тогда какъ само абсолютное или первое пачало, какъ обладающее ею или сильное надъ нею, есть отпаленная или первоначальная потенція. Вторая потенція принадлежить абсолютному первоначалу по самому опрытьлению его, есть его собственная сущность. Такимъ образомъ, оно вт но находить въ себъ свое противоположное, такъ какъ только чрезъ отношение къ этому противоположному оно можетъ утверждать само себя, такъ что они совершенно соотносительны. Это есть, слъдовательно, необходимость. божественный фатумъ. Абсолютное первоначало своболно, лишь въчно торжествуя надъ этою необходимостью, то есть оставаясь единымъ и неизмѣннымъ во всѣхъ многообразныхъ произведеніяхъ его сущности или любви. Свобода и необходимость, такимъ образомъ, соотносительны, первая будучи дъйствительна лишь чрезъ осуществление второй. А такъ какъ божественная необходимость, равно какъ и осуществление ея, въчны, то такъ же въчна и божественная свобола. то есть абсолютное первоначало какъ такое, никогла не полчинено необходимости, въчно надъ нею торжествуетъ, и это въчное единство

свободы и необходимости, себя и другого, и составляеть собственный характерь абсолютнаго.

Когда мы говоримъ о необходимости въ абсолютномъ, то здѣсь, очевидно, нѣтъ ничего общаго со внѣшнею тяжелою необходимостью нашего матеріальнаго существованія. Такъ какъ абсолютное не можетъ имѣть ничего внѣшняго или чуждаго въ себѣ, то это есть его собственная необходимость, его сущность, какъ мы сказали, — это есть необходимость въ томъ смыслѣ, какъ намъ необходимо жить, чувствовать, любить. Очевидно, что такая необходимость нисколько не противорѣчитъ абсолютному совершенству и свободѣ, а напротивъ, предполагается ими.

Второе начало или непосредственная потенція бытія есть то, что въ старой философіи называлось первою матеріей. Матерія всякаго бытія въ самомъ дѣлѣ не есть еще бытіе, но она не есть уже и небытіе, — это есть именно непосредственная потенція бытія. Оба начала — абсолютное какъ такое и materia prima — отличаются отъ бытія, не суть сами бытіе, оба также не суть небытіе, а такъ какъ третьимъ между бытіемъ и небытіемъ мыслима только потенція бытія, то оба начала одинаково опредѣляются какъ потенціи бытія. Но первое есть положительная потенція, свобода бытія — сверхсущее, второе же или матеріальное начало, будучи необходимымъ тяготѣніемъ къ бытію, есть его отрицательная непосредстванная потенція, то есть утверждаемое или ощутимое отсутствіе или лишеніе настоящаго бытія. Но лишеніе бытія какъ дѣйствительное или ощутимое есть влеченіе или стремленіе къ бытію, жажда бытія.

Говоря о первой матеріи какъ влеченіи или стремленіи, то есть обозначая ее какъ нѣчто внутреннее, психическое, я очевидно не имѣю въ виду того, что современные ученые называютъ матеріей. Я слѣдую словоупотребленію философіи, а не химіи или механики, которымъ нѣтъ никакого дѣла до первыхъ началъ или производящихъ силъ бытія, чѣмъ исключительно занимается философія. Очевидно, что матерія физики и химіи, имѣющая различныя качества и количественныя отношенія, представляющая, слѣдовательно, уже нѣкоторое опредѣленное или образованное бытіе, имѣетъ характеръ предметный или феноменальный, слѣдовательно, никакъ не естъ собственно матерія или чистая потенція бытія, и вообще не можетъ принадлежать къ первымъ началамъ или образующимъ элементамъ сушаго. Настоящая же матерія, о которой я говорю, есть та  $\partial \lambda \eta$  древ-

нихъ философовъ, которая сама по себъ не представляетъ и по понятію своему не можеть представлять ни опредбленнаго качества, ни опредъленнаго количества: и совершенно ясно, что такая матерія имъетъ характеръ внутренній, психическій или субъективный, ибо то, что не имъетъ опредъленцаго качества, не можетъ имъть и опредъленнаго дъйствія на другое, то есть предметнаго бытія, слъдовательно, ограничено бытіемъ субъективнымъ. Психическій характеръ матеріи самой по себъ начинаетъ, впрочемъ, признаваться даже современными учеными, изъ коихъ болъе глубокомысленные сводять матерію къ динамическимъ атомамъ, то есть центрамъ силъ, понятіе же силы принадлежить совершенно къ субъективной или психической области. Что такое въ самомъ дълъ сила сама по себъ, то есть изнутри, какъ не стремленіе или влеченіе? Такое понятіе матеріи совершенно, впрочемъ, согласно съ обыкновеннымъ, неученымъ словоупотребленіемъ. Мы говоримъ, въ самомъ дълъ: матеріальныя наклонности или инстинкты, матеріальные интересы, желанія, даже матеріальный умъ, имъя при этомъ въ виду, разумъется, не матерію физиковъ или химиковъ, а именно низшую сторону психическаго существа.

Изъ всего предыдущаго ясно, что если высшій или свободный полюсь есть самоутверждение абсолютного нервоначала какъ такого, то для этого самочтвержденія ему логически необходимо им'єть въ себь или при себь свое другое, свой второй полюсь, то есть первую матерію, которая поэтому, съ одной стороны, должна подниматься какъ принадлежащая первому началу, имъ обладаемая и, слъдовательно, ему подчиненная, а съ другой стороны, какъ необхоидмое условіе его существованія: она первые его, оно отъ нея зависить. Съ одной стороны, первая матерія есть только необходимая принадлежность свободнаго сущаго и безъ него не можеть мыслиться, съ другой стороны, она есть его первый субстрать, его основа (базись), безь которой оно не могло бы проявиться или быть какъ такое. Эти два дентра такимъ образомъ, хотя въчно различные и относительно противоположные, не могутъ мыслиться отдёльно другь отъ друга или сами по себъ; они въчно и неразрывно между собою связаны, предполагають другь друга какъ соотносительные, каждый есть и порождающее и порождение другого.

Второй полюсь абсолютнаго можеть определяться какъ materia prima лишь разсматриваемый самъ по себе или въ своей потенціальной отдельности. Въ действительномъ же своемъ существованіи какъ

опредълнемая всеединымъ или какъ носительница его проявленія, какъ въчный его образъ — это есть идея. Абсолютное не можетъ дъйствительно существовать иначе какъ осуществленное въ своемъ другомъ. Другое же это точно также не можетъ дъйствительно существовать само по себъ въ отдъльности отъ абсолютнаго первоначала, ибо въ этой отдъльности оно есть чистое ничто (такъ какъ въ абсолютномъ все), а чистое пичто существовать не можетъ. — Такимъ образомъ, если мы отличаемъ другое начало само по себъ отъ этого же другого, какъ опредъляемаго сущимъ, отличаемъ первую матерію отъ идеи, то это есть различіе въ рефлексіи, а не отдъльность въ существованіи.

Мы различаемъ во второмъ началѣ противоположность абсолютному (матерія) и тождество съ нимъ (идея); на самомъ же дѣлѣ это второе начало не есть ни то, ни другое, или то и другое вмѣстѣ: въ отличіе отъ сущаго всеединаго (первое начало), оно есть смановящееся всеединое. Этимъ необходимо опредѣляется отношеніе обоихъ началъ, какъ будетъ показано въ слѣдующей главѣ.

## XLIV.

Абсолютное сущее и абсолютное становящееся. Человъкъ какъ второе абсолютное. Три начала его бытія.

Истинное познаніе, какъ мы видёли, предполагаетъ истинносущее или абсолютное. Само же абсолютное, чтобы быть таковымъ, требуетъ другого, не абсолютнаго: единое, чтобы быть всёмъ, требуетъ многаго, абсолютный духъ для своей дъйствительности требуетъ матеріи, сверхприродное существо Божіе требуетъ природы для проявленія божества своего. Истинно-сущее, чтобы быть истинносущимъ, то есть всеединымъ или абсолютнымъ, должно быть единствомъ себя и своего другого. Не есть ли это противоръчіе? Безъ сомнънія, это было бы противоръчіемъ, если бы подъ всеединымъ мы разумъли отвлеченное понятіе или матеріальную вещь. Безъ сомнънія, понятіе А не можетъ быть безъ противоръчія понятіемъ В. понятіе равенства не можетъ быть понятіемъ неравенства, понятіе абсолютнаго (точнъе: абсолютности) не можетъ быть понятіемъ не-

A Actions

абсолютности; точно также вещь С не можеть быть безь противорвчія вещью D, этоть столь не можеть быть этимъ стуломъ, и это перо не можеть быть этимь зеркаломъ. Но такъ какъ подъ абсолютно-сущимъ нельзя разумъть ни матеріальную вещь, ни отвлеченное понятіе, то этимъ все діло изміняется. Внимательный читатель припомнить объясненное выше необходимое различие между бытиемъ и сущимъ, между понятіемъ и темъ, что въ немъ выражается и слъдующее прямо отсюда различіе между абсолютно-сущимъ и его бытіемъ или абсолютностью, между всеединымъ и всеединствомъ. Всеединое не есть всеединство, оно обладаеть всеединствомъ, это есть его опредъленіе, его идея. Но сущее, а следовательно и абсолютносущее, не покрывается, не исчерпывается никакимъ опредъленіемъ, отсюда возможность другого. Если мы всегда различаемъ опредъленіе (бытіе) отъ самого опредъляемаго, сущаго какъ обладающаго этимъ опретвленіемъ, то очевилно обладаніе однимъ опредвленіемъ нисколько не предятствуетъ обладанію другимъ. Если два различныя опредъленія (способа бытія) мы обозначимъ какъ а и в, а подъ А будемъ разумъть нъкоторое дъйствительное существо, то нъть никакого противоръчія утверждать, что А заключаеть въ себъ и а и b, что онъ есть и а и b, если даже подъ а и b разумъть опредъленія другь другу противоположныя; ибо законъ тождества требуетъ только, чтобы два исключающіе другь друга признака не утверждались объ одномъ субьсктъ въ одномъ и томъ же отношении, но ничто не препятствуетъ А быть а въ извъстномъ отношении и быть не а, или b, с и d и т. д., въ другомъ отношеніи. Такъ, говоря объ абсолютно-сущемъ или всеединомъ, то есть о субъектъ всеединства; мы должны сказать, что сно само по себъ, то есть безотносительно, будучи выше всякаго опредъленія, въ извъстномъ отношеніи можеть принимать одно опредъленіе — опредъленіе абсолютности или всеединства; въ пругомъ же отношенім опре влять себя какъ неабсолютное. И это необходимо. потому что, какъ мы видъли, всеединство предполагаетъ существованіе того неединаго, многаго, которое ділается всёмъ въ единстві; то самое многое, которое въ единствъ есть все, само по себъ или внъ единства есть не все. Въ какомъ же отношении абсолютное есть все и не все? Такъ какъ невозможно въ одномъ актъ быть и тъмъ п другимъ, а въ абсолютномъ не можетъ быть много актовъ, ибо это заключало бы въ себъ измъненіе, переходъ и процессъ, то слъдовательно абсолютное само по себь, въ своемъ актуальномъ бытім —

асти — есть все, другое же опредъление принадлежить ему не асти, а только potentia. Но чистая potentia (возможность) есть ничто; для того чтобъ она была больше чтить ничто, необходимо, чтобъ она была какъ-нибудь и гдъ-нибудь осуществлена, то есть чтобы то, что есть только potentia въ одномъ, было актомъ (дъйствительностью) въ другомъ. И если многое какъ не все, то есть частное, не можеть быть актомъ въ абсолютномъ, то следовательно оно должно иметь дъйствительность внъ его. Но оно не можетъ имъть эту дъйствительность само по себъ, быть безусловно независимымъ отъ абсолютнаго; многое не все, то есть неистинное (потому что истина есть всеединство), не можеть существовать безусловно — это было бы противоръчіемъ; и слъдовательно если оно должно существовать въ другомъ, то это другое не можетъ быть безусловно внъ абсолютнаго. Оно должно быть въ абсолютномъ и вмъсть съ тъмъ, чтобы содержать асти частное, неистинное, оно должно быть внъ абсолютнаго. Итакъ, рядомъ съ абсолютно-сущимъ какъ такимъ, то есть которое асти есть всеединое, мы должны допустить другое существо, которое также абсолютно, но вмъстъ съ тъмъ не тождественно съ абсолютнымъ какъ такимъ. Такъ какъ двухъ одинаково абсолютныхъ существъ, очевидно, быть не можетъ, то это второе не можетъ быть абсолютнымъ въ томъ же смыслъ, какъ и первое. Но въ этомъ нътъ и надобности; такъ какъ быть абсолютнымъ значитъ быть субъектомъ абсолютнаго содержанія (всеединства), и если быть субъектомъ абсолютнаго содержанія въ въчномъ и нераздъльномъ актъ свойственно единому истинному существу или Богу, то другое существо можеть быть субъектомь того же содержанія въ постепенномъ процессь; если первое есть всеединое, то второе становится всеединымъ. если первое въчно обладаетъ всеединымъ, то второе прогрессивно имъ овладъваетъ, и постольку соединяется съ первымъ. Это второе всеединое, этотъ «второй богъ», говоря языкомъ Платона, представляетъ такимъ образомъ два существенные элемента: во-первыхъ, онъ имъетъ божественный элементъ, всеединство, какъ свою въчную потенцію, постепенно переходящую въ действительность, съ другой стороны, онъ имъетъ въ себъ то небожественное, то частное, не все, природный или матеріальный элементь, въ силу котораго онъ не есть всеединое, а только становится имъ; ибо онъ становится всеединымъ, поскольку это частное дълается всемъ. Частное же по необходимости становится всёмь. Быть всёмь, т. е. быть въ Богь,

оно не можеть, такъ какъ тогда оно не было бы частнымъ, но и быть исключительно частнымъ, т. е. быть безусловно внв всеединства, внв Бога, оно также не можеть, ибо тогда оно не существовало бы совсвиъ, такъ какъ внв Бога и внв всеединства ничего быть не можеть. Итакъ, оно можетъ быть только омносимельно многимъ (частнымъ) и относительно единымъ (всвиъ), т. е. оно становится всвиъ, ввчно стремится быть всвиъ.

Итакъ, многое частное или не все (матерія, природа), не имън возможности существовать ни само по себь, ни въ Богь какъ такомъ. существуеть по необходимости въ томъ существъ, которое причастно божеству, но не есть сущій Богь, а только становится Богомъ въ томъ существъ, которое есть вивстъ и абсолютное и относительное. Въ немъ совивщаются многое и единое, частное и все; но такъ какъ эти противоположныя опредвленія не могуть совивщаться въ немъ въ одномъ и томъ же отношении, то если частное, неистинное имъетъ въ немъ реальность (а оно должно имъть реальность въ немъ, такъ какъ не можеть имъть ее само по себь), то, сивдовательно, другое, истинное, всеединство, можетъ существовать въ немъ действительно только какъ идеальное, постепенно реализуемое. Существо это, имъющее реальную множественность или матерію, какъ свою природу, имъетъ въ себъ божественное начало какъ идею, въ сознании. Какъ существо, т. е. въ своемъ безусловномъ существовании, находясь въ единствъ божественнаго акта, въ которомъ все есть безусловно одно, это существо въ относительномъ бытіи своемъ представляеть два элемента: божественную идею, выражающуюся въ самосознани разума (бытін для себя), какъ формъ всеединства и элементь матеріальный, ощутительную множественность природнаго бытія. Если это двойственное существо представляется загадочнымъ и таинственнымъ, то по счастью разръшение этой загадки, объяснение этой тайны мы находимъ въ себъ самихъ, ибо человъкъ, каждый дъйствительный человъкъ, будучи безусловно-сущимъ какъ настоящій субъекть и последнее основание всехъ своихъ деятельностей (ибо человекъ не есть ощущеніе, а ощущающій, не есть мысль, а мыслящій, не есть воля, а волящій, не есть однимъ словомъ бытіе, а сущій), сверхъ того имъетъ въ сознаніи своемъ божественную щею, какъ безусловную норму, которою онъ оцениваеть все свои деятельности, а вместе съ темъ подлежитъ и природнымъ, эмпирическимъ состояніямъ, въ которыхъ онъ получаеть соотвътствующій матеріаль для окончательнаго осуществленія своего безусловнаго существа, для послѣдней реализаціи своей идеи чрезъ сведеніе внѣшней множественности ко внутреннему единству и случайныхъ частностей ко всеобъемлющему цѣлому.

Итакъ, это существо, посредствомъ котораго можетъ дъйствительно существовать многое, частное, неистинное, въ которомъ сущее божество имъетъ реальный, отличный отъ себя объектъ и вслъдствіе этого можетъ быть въчно дъйствительнымъ въ своей абсолютности, это существо, составляющее такимъ образомъ совмъстное условіе и для дъйствительности міра божественнаго всеединства и міра матеріальной множественности, это существо находится въ насъ самихъ:

> Nos habitat non Tartara, sed nec sidera coeli, Spiritus in nobis qui viget illa fecit.

Это «второе абсолютное» (мы знаемъ, что такое выражение не заключаеть въ себъ противоръчія, ибо второе есть абсолютное не въ томъ же смыслъ, какъ первое, обладаетъ абсолютнымъ содержаніемъ не такъ, какъ первое), — это второе абсолютное (которое пантеистическая философія всегда смъшиваеть и отождествляеть съ первымъ), будучи основаніемъ всего существующаго внъ въчнаго божественнаго акта, всего относительнаго бытія, будучи въ этомъ качествъ душою міра, въ челов'єк' впервые получаеть собственную внутреннюю дібствительность, находить себя, сознаеть себя. Въ міръ внъчеловъческомъ, собственно природномъ, абсолютный божественный элементъ міровой души — всеединство — существуеть только потенціально въ слъпомъ безсознательномъ стремленіи; въ человъкъ онъ получаетъ идеальную действительность, постоянно реализуемую. Въ природномъ бытіи каждое существо действительно есть только одно изъ многихъ частное, не все: его абсолютность или всеединство, его истинное существо (пребывая въ сферъ нераздъльнаго бытія божественнаго), въ немъ самомъ выражается только въ слепомъ ненасытномъ стремленіи къ существованію; только это стремленіе, а не дъйствительное бытіе природнаго существа представляется здёсь безусловнымъ и все захватывающимъ, дъйствительное же его состояніе вопреки этому стремленію всегда есть частное и случайное. Въ человъкъ же всеединство получаеть дъйствительную, хотя еще идеальную форму, въ сознаніи. Въ человъческой формъ каждое существо идеально есть все, поскольку можеть все заключать въ своемъ сознанія, поскольку все имъетъ для него дъйствительное, положительное, хотя и идеальное бытіе, какъ норма всёхъ его деятельностей. Здёсь относительное бытіе міровой души осуществляется въ обоихъ своихъ началахъ, здъсь міровая душа находить себя саму. Такимъ образомъ, то всеединство, въчно существующее въ божественномъ началь, въ которомъ каждое существенно есть все, это всеединство, устраненное, перешедшее въ чистую потенцію въ природномъ бытіи, въ которомъ каждее есть не все, возстановляется идеально въ человъчествъ, въ которомъ каждое идеально есть все и реально становится всёмъ. Но само собою понятно, что поскольку что-нибудь есть все, постольку оно безусловно, неограничено и, следовательно, вечно; ибо что-нибудь можеть быть ограничено только другимъ; поскольку же оно есть все, для него нътъ другого и, слъдовательно, ему нечъмъ быть ограниченнымъ. Поэтому въ природъ каждое существо, будучи реально не всёмъ, тёмъ самымъ ограничено, условно и преходяще; оно безусловно и въчно только въ своемъ абсолютномъ началъ, въ Богъ, въ которомъ каждое существенно есть все. Человъкъ же, который есть все не только въ Богъ, но и для себя въ своемъ сознаніи или идеальномъ бытін, безусловенъ и въченъ также не только въ Богъ, но и въ себъ, въ своемъ индивидуальномъ состояніи, не только какъ сущій, но и какъ этотъ сознающій, въ своемъ внутреннемъ идеальномъ бытін, форма котораго, я, есть нічто по существу безусловное и вічное, какъ положительная потенція всякаго действительнаго содержанія, ничего не исключающая и потому не могущая быть ничемъ ограниченною. Всякое быте измънчиво, условно, преходяще, но «Я есмь» выражаеть не бытіе, а сущаго. «Я есмь» — это не относится ни къ какому бытію, «я осмь» одинаково и въ томъ и въ другомъ. Я есмь въ ощущени, но я не ощущение, а ощущающий, и не ограничиваюсь никакимъ ощущеніемъ, ибо я могу ощущать многое; но я и не ощущающій только. ибо я есмь не въ однихъ ощущеніяхъ, но и въ мысли и въ воль, но я не мысль и не воля, а мыслящій и волящій, и я не определяюсь никакою мыслью и волею, ибо я могу мыслить и хотъть всевозможныхъ предметовъ, оставаясь темъ же «я». Я есмь въ сознаніи всей этой действительности, но я не сознаніе этой дійствительности, а сознающій, и потому я нисколько не обусловливаюсь этимъ сознаніемъ, ибо я могу сознавать и не эту дъйствительность, а совсемъ другое (какъ, напримъръ, во снъ или въ сомнамбулическомъ ясновидъніи) и быть при этомъ все тъмъ же «я». Проснувшись отъ глубокаго сна, я все

тотъ же, что былъ и до него, и никакого перерыва въ моемъ «я есмь» нъть: перерывъ касался только извъстныхъ состояній моего относительнаго бытія а не меня самого. Всь измененія все ограниченное, частное, преходящее принадлежать формамь бытія, а не сущему; меняются отношенія, но относящійся измениться не можеть. Въ сознаніи же «я есмь» сущій именно и отръшается ото всехъ частныхъ формъ бытія, ото всехъ частныхъ отношеній, утверждаетъ себя какъ единое во всемъ, и потому никакія изміненія въ бытін, отъ котораго онъ освободился, его уничтожить и измінить не мотутъ: «я есмь» такъ же безусловно и въчно, какъ и самъ сущій. Это «A» ects bee notomy ato oho oto beero othnaeten, ero ahnbedealsность основывается на его безусловной единичности, или индивидуальности; если бъ оно было то же, что и другое, то все другое не имъло бы основанія быть для него, не могло бы съ нимъ различаться и соединяться, не могло бы имъ сознаваться. Итакъ, каждое «я» есть ивчто въ идев безусловно особенное и единичное, то есть представляеть иткоторое безусловное, ему одному свойственное качество. есть нъкоторая безусловная идея 100. Въ силу этой идеи, каждое «я» пе только есть безусловно, но есть это, отвечаеть положительно не только на вопросъ честь ли?», но и на вопросъ что есть?». И это «что» принадлежить ему (человаческому «я») не только въ Бога первоначальномъ всеединомъ, — но и въ немъ самомъ: онъ самъ сознаетъ свою идею и осуществияетъ ее. Итакъ, въ человъческомъ существа мы должны различать три основные элемента, изъ кончъ каждый представляеть ту двойственность, какою характеризуется «второе абсолитное» или душа міра И, во-первыхъ, челов'якъ есть безусловно-сушій, самостоятельный субъекть всахь своихь дайствій и состояній: въ этомъ качеств'я онъ одинаково есть субъектъ какъ своего божественнаго (нормальнаго) состоянія, когда онъ находится во всеединствъ, такъ и своего виъ-божественнаго ненормальнаго состоянія, когда онъ утверждается въ себе исключительно и въ про-

<sup>100</sup> Отсыда легко видъть развину между понятиемь и идеей. Понятие всегда выражаеть только признаки общие многимъ предметамъ (или соединение такихъ признаковъ), идея же есть основное качество одного (метафизическаго) существа, хотя этому качеству могутъ быть причастны и многия другия чрезъ внутреннее взаимодъйствие съ первымъ, что висколько не варушаетъ его безусловной особенности и единичности, какъ солнечный свътъ, распространяясь на множество предметовъ, не перестаетъ быть этимъ солнечнымъ свътомъ.

тивоположеніи со всімъ; и въ томъ, и другомъ случаї, и въ Богъ, и противъ Бога, онъ есть дійствительный субъекть и настоящая причина діль своихъ, что бы ни вызывало его къ этимъ діламъ, ибо дійствующій есть онъ самъ; поэтому онъ безусловно свободенъ: онъ свободенъ въ Богъ, ибо Богъ есть не просто единый исключающій все другое, а всединый, во всеединствъ же каждый изъ элементовъ есть все, то есть ничімъ не ограниченъ и, слідовательно, безусловно свободенъ, — и онъ свободенъ внъ Бога, ибо внъ Бога онъ можетъ бытъ только самъ въ своемъ собственномъ самоутвержденіи, то есть свободно. Онъ свободенъ въ свободі и онъ свободенъ въ необходимости, ибо онъ самъ подлежить необходимости и, слідовательно, никогда ею всеціло не опреділяется, потому что необходимость есть только одно изъ его состояній, а онъ больше всіхъ своихъ состояній.

Итакъ, человъкъ, во-первыхъ, есть сущій, т. е. безусловный субъекть всехъ своихъ пействій и состояній. Онъ есть; но онъ не только есть; во-вторыхь, онь есть илимо, онь имбеть ибкоторое безусловное свойство или качество, которымъ онъ отличается не какъ субъекть только отъ своихъ состояній или предикатовъ, а какъ эможъ субъекть отъ всёхъ другихъ субъектовъ. Это есть его идея, и поскольку онъ въ своемъ нормальномъ положени есть все, необходимо его идея внутренно соединена со всеми другими, является какъ всеединство, т. е. его идея положительно восполняется всёми другими, является какъ форма абсолютного сопержанія. Но эта же илея вакъ нъчто особенное даетъ ему возможность утверждать себя внъ всего, какъ не все, и тогда его особенное качество дълаетъ его безусловно непроницаемымъ для всъхъ другихъ, дълаетъ его безусловною границей всехъ, и такъ какъ каждое существо имъетъ свою идею или свою особенность, то въ этомъ внъшнемъ отношени всъ одинаково являются границей для всёхъ, всё другь для друга безусловно непроницаемы и, такимъ образомъ, взаимное отношение всъхъ вмъсто внутренняго положительнаго единства является какъ внъшнее отрицательное равенство, и собственная идея каждаго существа, въ которой онъ относится во всему, вмёсто того чтобы быть определенною формой абсолютной дъйствительности, становится безразличною формой всякаго возможнаго содержанія, или отвлеченнымъ разумомъ, т. е. возможностью относить къ себъ всякое содержаніе. Такимъ образомъ, это последнее, т. е. эмпирическая действительность человъка, составляющая третье, матеріальное или природное начало его

бытія, является здёсь непосредственно какъ случайное, многое, частное, которое можетъ только постепенно становится единымъ и всёмъ, каковымъ оно и действительно становится, поскольку человекъ изъ своего нормальнаго (неабсолютнаго) положенія возвращается ко всеединству, становясь абсолютнымъ отъ себя, т. е. свободно и сознательно.

Если бы не было частнаго, то не было бы и всего, а если бы не было всего, то не было бы и единаго какъ дъйствительнаго. Но такъ какъ частное, не все, можеть существовать только въ пропессъ, какъ становящееся все, то, слъдовательно, собственное существование принадлежитъ двумъ неразрывно связаннымъ и другъ друга обусловливающимъ абсолютнымъ: абсолютному сущему (Богу) и абсолютному становящемуся (человъку), и полная истина можеть быть выражена словомъ «Богочеловъчество», ибо только въ человъкъ второе абсолютное — міровая душа — находить свое дъйствительное осуществленіе въ обоихъ своихъ началахъ. Въ самомъ дѣлѣ, въ своемъ чисто человъческомъ идеальномъ началъ (которое для себя выражается какъ разумъ) міровая душа получаеть безусловную самостоятельность — свободу, съ одной стороны, по отношенію къ Богу, а съ другой стороны-по отношенію къ своему собственному природному матеріальному началу. Свобода въ последнем в отношеніи понятна сама собою и не требуетъ объясненія. Но человъкъ (или міровая душа въ человъчествъ) свободенъ не только отъ своего матеріальнаго бытія, онъ свободенъ безусловно и по отношенію къ своему божественному началу: ибо какъ становящееся абсолютное, а не сущее, онъ самъ есть основаніе бытія своего. Въ самомъ дъль Божество опредыляеть его здёсь только идеально, опредёляеть только то, чьмо онъ становится, — содержаніе и ціль его жизни; но что онъ этимъ станосится, это имъетъ свое основание не въ Божествъ, отръшенномъ отъ всякаго процесса, а въ немъ самомъ. Будучи чуждо всякому пропессу и измѣненію, Божество какъ такое не можетъ быть дѣйствительною причиной (causa efficiens) измѣненія (ἀρχὴ τῆς κινήσεως); дъйствительная причина измъненія всегда есть измъняющійся, Божество же всегда есть только формальная и конечная причина измъненія, идея и цъль его.

Поскольку «становиться абсолютным» для даннаго субъекта предполагаеть, съ одной стороны, абсолютное, чъмз становится этотъ субъекть, и, съ другой стороны, неабсолютное, изъ чего онъ становится, то мы имъемъ необходимо два порядка бытія относительно

противоположные: съ одной стороны, порядокъ логическій и метафизвиескій, по существу, въ которомъ prius есть то, что есть, абсолютное, — и, съ другой стороны, порядокъ генетическій, феноменальный, по природному происхожденію, въ которомъ prius есть то, что не есть въ истинномъ смысль, изъ чего все становится, неабсолютное, многое или частное. Что въ одномъ порядкъ есть первое, то въ другомъ становится последнимъ; первое по существу, абсолютное, становится послъднить въ процессъ, во времени. Очевидно этомъ, что генетическій порядокъ, въ которомъ абсолютное становится, предполагаетъ порядокъ метафизическій, въ которомъ оно ссть. Если абсолютное въ человъкъ становится, то, очевидно, оно должно быть помимо человъка, такъ какъ иначе нечему было бы становиться. Эта необходимость, въ силу которой становящееся въ одномъ есть въ другомъ, должна сдълаться для насъ совершенно ясною изъ анализа нашихъ пъйствительныхъ отношеній въ той сферъ, которая намъ непосредственно доступна, — въ сферъ нашего дъйствительнаго знанія.

## XLV.

Въра, воображение и творчество какъ основные элементы всякаго предметнаго познанія.

Никакое дъйствительное познаніе не исчерпывается данными нашего чувственнаго опыта (ощущеніями) и формами нашего мыслящаго разума (понятіями), во всякомъ дъйствительномъ познаніи о какомъ-либо предметъ мы имъемъ нъчто большее того, что дано въ нашихъ дъйствительныхъ ощущеніяхъ и понятіяхъ, относящихся къ этому предмету. Въ самомъ дълъ, если всякое ощущеніе есть нъкоторое реальное, испытываемое отношеніе къ предмету, и всякое истинное понятіе есть нъкоторое мыслимое отношеніе наше къ предмету, то, очевидно, въ обоихъ этихъ отношеніяхъ предметъ данъ намъ не безусловно, не самъ по себъ, а лишь подъ извъстными условіями, поскольку онъ находится съ нами въ данный моментъ въ нъкоторомъ опредъленномъ взаимодъйствіи, поскольку мы ощущаемъ его дъйствіе и мыслимъ его содержаніе; слъдовательно, здъсь онъ данъ намъ только какъ ощущаемый и мыслимый въ этихъ опредъленныхъ отноше-

ніяхъ, т. е. вообще въ своемъ относительномъ бытіи. Между темъ. каждый разъ, какъ мы дъйствительно познаемъ какой-нибудь предметъ, мы не только воспринимаемъ его относительное бытіе, но сверхъ того, утверждаемъ и его безотносительное бытіе, утверждаемъ его не только какъ ощущаемое и мыслимое нами, но и какъ сущее независимо отъ насъ. Мы испытываемъ фактическое дъйствіе этого предмета на насъ въ нашихъ ощущеніяхъ, мы мыслимъ общія возможныя отношенія этого предмета къ другому, ко всему въ нашихъ понятіяхъ, но мы сверхъ того имъемъ непосредственную увъренность, что этотъ предметъ существуетъ самъ по себъ помимо его даннаго дъйствія на насъ и помимо его общихъ отношеній ко всему другому, что онъ не исчерпывается своимъ актуально ощущаемымъ дъйствіемъ и своимъ мыслимымъ содержаніемъ (понятіемъ), что онъ существуетъ независимо отъ того, ощущаю ли я его и мыслю ли я о немъ. Я допускаю всевозможныя отношенія этого предмета ко мнв и къ другимъ, отношенія реальныя и логическія, ощущаемыя и мыслимыя; но при этомъ я сохраняю увъренность. что во всъхъ этихъ отношеніяхъ этотъ предметь хотя и выражаеть свое бытіе, но что онъ не покрывается ими всецъю, что онъ остается самъ по себъ, что онъ подлежить всемь этимь отношеніямь, определается ими, но не разрешается въ нихъ. Итакъ, во всякомъ действительномъ познанім предмета онъ существуетъ для насъ троякимъ образомъ: во-первыхъ, какъ относительно реальный въ своемъ фактическомъ дъйствіи на насъ или въ его действительномъ явленіи, во-вторыхъ. какъ относительно идеальный въ его мыслимыхъ отношеніяхъ ко всему, и наконець, въ-третьихъ, какъ безусловный и сущій. Мы ощущаемъ извъстное дъйствіе предмета, мыслима его общіе признаки и увърены въ его собственномъ или безусловномъ существованіи. Эта увърепность нисколько не обусловлена ощущеніями, получаемыми нами отъ преимета, и понятіемъ начимъ о немъ, а, напротивъ, объективное значение нашихъ ощущений и поиятий прямо обусловлено увъренностью въ самостоятельномъ бытіи предмета. Въ самомъ дълъ, если бы я не быль увърень, что извъстный предметь существуеть независимо отъ меня, то я не могъ бы относить къ нему своихъ понятій и ощущеній; тогда сами эти понятія и ощущенія были бы только субъективными состояніями моего сознанія, моими внутренними чувствами и мыслями, въ которыхъ я не познавалъ бы ничего кромъ нихъ самихъ, какъ психическихъ фактовъ. Такимъ образомъ, объективное познавательное значене моихъ ощущеній и понятій зависить отъ увъренности въ независимомъ, безусловномъ существованіи ихъ предмета, въ его существованіи за предълами моихъ ощущеній и мыслей. Это безусловное существованіе, которое не можетъ быть дъйствительно дано мнѣ ни въ моихъ ощущеніяхъ, ни въ моихъ мысляхъ, которое не можетъ быть предметомъ ни эмпирическаго, ни раціональнаго познанія и которымъ, однако, это познаніе обусловливается, — составляетъ, очевидно, предметъ нѣкотораго особаго, третъяго рода познанія, который правильнѣе можетъ быть названъ вѣрою.

Въ чемъ же состоитъ и какъ возможенъ этотъ третій родъ познанія, безъ котораго объективная истина была бы намъ безусловно недоступна?

Если въ нашихъ ощущеніяхъ и понятіяхъ, въ чувственномъ опытъ и въ умозрительномъ мышленіи мы не выходимъ изъ своего собственнаго субъективнаго бытія и познаемъ другое (предметъ) только условно, лишь поскольку онъ ощущается и мыслится нами и въ тъхъ отношеніяхъ, въ которыхъ онъ нами ощущается и мыслится, если здёсь, другими словами, между познающимъ субъектомъ и предметомъ существують только внъшнія отношенія, ибо для предмета самого по себѣ то обстоятельство, что я его ощущаю или мыслю подъ извъстными категоріями, есть обстоятельство совершенно виъшнее и случайное, и такъ какъ его собственное существо нисколько не покрывается теми качествами, которыя этоть предметь имееть для моихъ внёшнихъ чувствъ, и тёми логическими формами, въ которыхъ я его мыслю и которыя выражають только общія возможныя отношенія этого предмета ко всякому другому, а не его существо, не то, что онъ есть, если такимъ образомъ, въ обоихъ этихъ родахъ познанія, — и чувственномъ опыть, и раціональномъ, умозрительномъ мышленіи, — познающій субъекть только граничить съ предметомъ, а не соединяется съ нимъ внутренно, только соприкасается съ нимъ, а не проникаетъ въ него, вслъдствіе чего такое познаніе и не можеть быть истиннымъ объективнымъ познаніемъ, то, очевидно, это последнее предполагаетъ между познающимъ и познаваемымъ такое отношение, въ которомъ они соединены другъ съ другомъ не внъшнимъ и случайнымъ образомъ, не въ матеріальномъ фактъ ощущенія и не въ логической формъ понятія, а существенною и внутреннею связью, соединены въ самыхъ основахъ своего существа, или въ томъ, что есть безусловное въ обоихъ. Это безуслов-

ное, не сводимое ни къ факту ощущенія, ни къ формъ понятія, необходимо есть какъ въ предметъ познанія, такъ равно и въ самомъ познающемъ субъектъ, ибо это безусловное и въ познающемъ и въ познаваемомъ требуется и предполагается самими условными фактами и формами нашего познанія. Несомнінно, въ самомъ ціль, что дійствительное ощущение необходимо есть нъкоторое состояние когонибудь, чьего-нибудь сознанія, воспринимающаго что-нибудь, и точно также понятіе необходимо есть умственный актъ кого-нибудь, мыслящаго о чемъ-нибудь, такъ что кромъ самого этого отношенія, ощущенія и мысли, необходимо требуются еще два относящіеся, которые сами уже не могуть быть отношеніями и, следовательно, должны быть признаны какъ безустовные. Одно изъ двухъ: или мы должны признать ощущенія сами по себь. то есть въ которыхъ никто ничего не ощущаетъ, и понятія сами по себъ, то есть въ которыхъ никто ничего не мыслить, или же мы должны допустить, что кромъ всехъ дъйствительных и возможных ощущеній и понятій (мыслей), существуеть ощущающее и ощущаемое, мыслящее и мыслимое не какъ опредъленное отношение. а какъ безусловное существо. Ощущения и мысли должны быть поняты какъ состоянія и акты некотораго существа, иначе они теряють всякій смысль; вмість сь тімь они предполагають некоторое другое существо, къ которому первое относится. иначе они теряють всякую опредъленность и устойчивость, которою они въ дъйствительности обладаютъ. Но если, такимъ образомъ. ощущенія и понятія суть по необходимости отношенія двухъ существъ, двухъ безусловныхъ терминовъ, то, какъ мы сказали, это ихъ отношенія вившнія, въ которыхъ другое существо является только какъ граница перваго, реальная, чувственная, или же только мыслимая. логическая, и если бы мы были ограничены только этими двумя родами познанія (чувственнымъ опытомъ и умозрительнымъ мышленіемь), то мы имфли бы собственно основаніе утверждать только нъкоторую границу нашего субъективнаго бытія. Если бы познающій и познаваемый были только вні другь друга, то никакое познаніе о самомъ предметь, даже то познаніе, что онъ есть, было бы невозможно; мы могли бы знать тействительно только, что супествуеть нъкоторый предъль или граница нашего собственнаго сушества, и если бы затъмъ изъ существованія этой границы мы логически вывели бы бытіе пъкотораго существа, насъ опредъляющаго или съ нами граничащаго, то это догическое заключение не могло бы пивть

силы дъйствительнаго знанія, потому что самое наше логическое мышленіе, самые законы нашего разума, изъ которыхъ мы выводили бы это пругое существо какъ необходимую причину нашихъ опредъденныхъ состояній, самый этотъ логическій законъ при предположеніи совершенной отдъльности познающаго отъ познаваемаго или ихъ взаимной внъшности не могъ бы имъть никакого предметнаго значенія; это была бы лишь субъективная форма нашего собственнаго бытія, которая не могла бы перевести насъ за предълы этого бытія и сообщить намъ что-нибудь о существующемъ внъ насъ; или, говоря школьнымъ языкомъ, самый законъ причинности, а слъдовательно, и его примънение въ данномъ случаъ могли бы имъть только «имманентное», а не «трансцендентное» значеніе, и наше заключеніе на основаніи этого закона о существованіи внъ насъ выражало бы только, что мы необходимо мыслимъ, а не то, что есть независимо отъ нашего мышленія. Между тъмъ, на самомъ дълъ мы не только убъждены въ существованіи внішняго предмета, но и убъждены въ этомъ совершенно непосредственно, независимо ни отъ какихъ логическихъ разсужденій, которыя являются уже потомъ для изслъдованія и оправданія нашей непосредственной увъренности. Мы увърены не въ томъ, что дано намъ въ нашихъ актуальныхъ ощущеніяхь и мысляхь, а въ томь, что находится за ихъ предълами, именно мы увърены въ собственномъ существовании предмета, обусловливающаго наши ощущенія и мысли, но не обусловленнаго ими въ своемъ собственномъ существованіи, отъ насъ не зависящемъ. Это послъднее никогда не можетъ быть дано въ нашихъ ощущеніяхъ и мысляхъ, никогда не можетъ стать нашимъ ощущениемъ и мыслыю, потому что и наши ощущенія и наши мысли суть по природь своей условныя относительныя состоянія нашего субъекта, не могущія поэтому заключать въ себъ безусловное существование познаваемаго. А между тъмъ это безусловное существование извъстнымъ образомъ утверждается въ нашемъ сознаніи, именно какъ непосредственная увъренность, нисколько не вытекающая ни изъ нашихъ ощущеній, ни изъ понятій самихъ по себъ. Это, очевидно, означаетъ, что познающій субъектъ не ограничивается ощущеніями и понятіями, выражающими лишь данное и относительное бытіе предмета, а заключаеть еще тоть третій познавательный элементь, сообщающій ему то, что никогда не можеть быть дано въ чувственномъ опытъ и исчерпано понятіями разума, — познавательный элементь, который,

такимъ образомъ, есть «вещей обличеніе невидимыхъ». Все существующее, всякій предметь познанія самъ по себъ есть «вещь невидимая». Въ самомъ дълъ, все, что мы можемъ «видъть» въ преиметь, — видъть чувственно или умственно, — это его чувственныя качества, т. е. наши ощущенія, и его логическія отношенія, т. е. наши мысли; самъ же предметъ въ своемъ собственномъ безусловномъ существованіи такъ же невидимъ для нашего разума, какъ и для нашихъ глазъ, и однако, наша увъренность именно утверждаетъ предметь въ этомъ безусловномъ смыслъ какъ существующій въ своихъ чувственныхъ качествахъ и логическихъ отношеніяхъ, но не совпадающій съ ними, какъ могущій вызывать неопредъленное число различныхъ ощущеній и потому никакими дъйствительными ощущеніями не исчерпывающійся, какъ подлежащій всемъ возможнымъ логическимъ опредъленіямъ и потому ни однимъ изъ этихъ опредъленій не покрываемый. Это безусловное существование предмета не могло бы быть мнъ доступно никакимъ образомъ, если бы между мною и имъ была совершенная отдельность: тогда я могь бы относиться къ нему только внъпнимъ образомъ и имълъ бы знаніе только о его условномъ бытій, а такъ какъ въ дъйствительности я имък извъщеніе и о безусловномъ бытіи его, то, следовательно, такой отдельности неть, слъдовательно, познающій извъстнымъ образомъ внутренно связанъ съ познаваемымъ, находится съ нимъ въ существенномъ единствъ. которое и выражается въ той непосредственной увъренности, съ которою мы утверждаемъ безусловное существование другого. Въ этой увъренности познающій субъекть свободень, не связань ни фактами опыта, ни формами чистаго мышленія, ибо онъ утверждаетъ нъчто такое, что не есть и не можеть быть ни эмпирическимъ фактомъ, ни категоріей разума, что одинаково лежить за предълами какъ того, такъ и другого; въ этой увъренности нашъ познающій субъекть дъйствуеть не какъ эмпирически чувственный и не какъ раціональномыслящій, а какъ безусловный и свободный, а потому и объекть познается здёсь въ своей безусловности; другими словами. если для субъекта какъ эмпирически-чувственнаго и предметъ является лишь какъ ощутительный факть, если для субъекта раціональнаго и предметъ есть понятіе разума, то для субъекта какъ безусловнаго существа в предметь открывается какъ безусловно-сущій. Но безусловное существо познающаго, очевидно, не можеть быть ограничено или внъшпимъ образомъ опредълено безусловнымъ существомъ познаваемаго,

ибо такое ограничение прямо противоръчитъ качеству безусловности; такимъ образомъ, здъсь необходимо предполагается нъкоторая внутренняя связь и существенное единство обоихъ. Это единство не дано въ нашемъ относительномъ бытій, на поверхности нашего сознанія, въ ощущеніяхъ и мысляхъ нашихъ; здѣсь мы находимъ предметь какъ нъчто отпъльное отъ насъ, и мы сами находимся къ нему во внъшнемъ отношеніи; но уже и въ общемъ сознаніи нашемъ. выражается это единство, эта внутренняя связь наша съ познаваемымъ предметомъ, именно въ той увъренности, съ которою мы во всякомъ предметъ утверждаемъ безусловное существованіе, а слъдовательно, и его единство съ нашимъ собственнымъ. Это единство выражается, такимъ образомъ, и въ нашемъ сознаніи, хотя само оно лежить глубже всякаго действительнаго сознанія, которое представляетъ собою уже нъкоторое относительное бытіе. Поэтому, какъ факть сознанія, увъренность въ безусловномъ существованіи другого не есть еще самое единство съ этимъ другимъ; это есть только указаніе на это единство: «вещей обличеніе невидимыхъ». Это есть фактъ нашего сознанія, но такой, въ которомъ мы выходимъ за предълы всякаго дъйствительнаго и возможнаго факта, это есть мысль. но такая, въ которой непосредственно выражается нъчто большее всякой мысли. Это въра есть и свидътельство нашей свободы ото всего и вмъстъ съ тъмъ выражение нашей внутренней связи со всъмъ: мы свободны здёсь ото всего въ его внёшней действительности, ибо мы утверждаемъ нъчто такое, что никогда не можетъ стать внышнею действительностью; и мы внутренно связаны здесь со всемь въ его безусловномъ существъ. Именно поскольку мы свободны отъ внъшней дъйствительности, поскольку мы утверждаемъ свое безусловное существованіе, постольку же мы утверждаемъ и безусловное существованіе другого, внутренно съ нимъ соединяемся, ибо двухъ безусловныхъ отдельныхъ другь отъ друга, внешнихъ и чуждыхъ другь другу, очевидно, быть не можеть. Поскольку мы находимъ себя въ своей внъшней натуральной дъйствительности, постольку все другое является для насъ какъ внъшняя случайная множественность: поскольку мы действуемъ въ своемъ раціональномъ началь какъ существо мыслящее, все другое является для насъ какъ мыслимое единство, мы постигаемъ уже здёсь истину (всеединство), но только какъ понятіе, живое же существо всего остается внѣ насъ, мы или признаемъ его совершенно непознаваемымъ (вмъстъ съ Кантомъ), или

даже совсемъ его отрицаемъ (вмёсть съ Гегелемъ); и только когда мы утверждаемъ себя въ своемъ безусловномъ существъ, мы въ немъ находимъ и все другое во внутреннемъ безусловномъ единствъ съ собою. Всякое познаніе есть нъкоторое соединеніе познающаго съ познаваемымъ; но есть соединение внъшнее и относительное, когда мы соединяемся съ познаваемымъ (познаемъ его) въ его внъшнихъ частныхъ качествахъ, составляющихъ его условную случайную дъйствительность, или же въ его общихъ логическихъ опредъленіяхъ, составляющихъ только общую возможность его бытія, и есть соединеніе безусловное и внутреннее, когда мы соединяемся съ познаваемымъ въ его собственномъ существъ, что возможно только потому, что и наше собственное бытіе и бытіе познаваемаго коренятся или имъють основаніе въ одномъ и томъ же безусловномъ существъ, ибо въ противномъ случать ни предметъ не могъ бы перейти въ наше сознаніе, ни наше сознание не могло бы проникнуть въ предметь; мы могли бы только граничить съ предметомъ и слъдовательно знать только эту границу или предълъ, а не самый предметь.

Такимъ образомъ мы вообще познаемъ предметъ или имъемъ общеніе съ предметомъ двумя способами: извить, со стороны нашей феноменальной отдъльности, — знаніе относительное, въ двухъ своихъ видахъ, какъ эмпирическое и раціональное, и изнутри, со стороны нашего абсолютного существа, внутренно связанного съ существомъ познаваемаго, — знаніе безусловное, мистическое. Это двоякое знаніе или двоякая связь наша съ предметами можеть быть пояснена слъдующимъ сравненіемъ. Вътви одного и того же дерева разнообразно скрещиваются и переплетаются между собою, при чемъ эти вътви и листья на нихъ различнымъ образомъ соприкасаются другь съ другомъ своими поверхностями, — таково внъшнее или относительное знаніе но тъ же самые листья и вътви помимо этого внъшняго отношенія связаны еще между собою внутренно посредствомъ своего общаго ствола и корня, изъ котораго они всв одинаково получають свои жизненные соки, -- таково знаніе мистическое или въра. Или другое сравненіе: каждая точка на кругь связана съ другою точкой двоякимъ образомъ: во-первыхъ, дугою окружности, заключающеюся между этими точками и ихъ раздъляющею, и во-вторыхъ, внутренно, въ общемъ пентръ круга, ибо каждая точка окружности одинакимъ радіусомъ соепинена съ общимъ центромъ, который такимъ образомъ ость ихъ внутреннее единство. Подобное сравнение можеть быть проведено далъе. Мы можемъ представить себъ поверхность сферы раздъленною на опредъленное множество мелкихъ поверхностей различной величины и формы, не имъющихъ между собою ничего общаго кромъ своего соприсутствія на этой сферь: такова эмпирическая внъшняя множественность въ бытіи и знаніи; далье въ этой сферь можно предположить неопредъленное число пересъкающихъ ее плоскостей, проходящихъ чрезъ ея центръ, каждая изъ нихъ образуетъ кругъ, въ которомъ мы мыслимъ неопредъленное число радіусовъ, но всъ эти радіусы равны между собою: таковъ раціональный элементь въ бытін и по-знаніи; этимъ радіусамъ соотвътствують понятія нашего мышленія, каждое такое понятіе можеть примъняться къ неопредъленному числу единичныхъ предметовъ, то-есть осуществляться въ неопредъленномъ чисть отдъльныхъ мыслей, но всь эти мысли въ понятіи равны между собою, или представляють одно и то же понятіе; ибо о сколькихъ деревьяхъ, напримъръ, я бы ни мыслилъ и сколько бы разъ я ни думалъ и объ одномъ деревъ, понятіе дерева остается одно и то же подобно тому, какъ сколько бы мы линій ни проводили отъ центра къ окружности, онъ всегда будутъ равны между собою, представляя одинъ и тогъ же единственный радіусь круга. Наконець, въ центръ сферы мы уже имъсмъ не одно равенство или отвлеченное единство ея элементовъ, а ихъ существенное и необходимое единство, ибо центръ сферы безусловно одинъ и заключаеть въ своемъ единствъ всъ радіусы и всь точки поверхности этой сферы; таково и то мистическое единство, въ которомъ намъ открывается безусловное бытіе всего существующаго. Если бы не было центра. то не было бы и самой сферы, не было бы ея поверхности и радіусовъ въ опредъленномъ значеніи этихъ терминовъ; точно также если бъ не было внутренней связи между познающимъ и познаваемымъ, выражающейся въ въръ. то невозможно было бы и внъшнее познаніе предмета; для того чтобы данная въ нашемъ опытъ и въ нашемъ мышленіи видимость была видимостью предмета, а не просто субъективною пллюзіей, необходимо, чтобы мы имъли увъренность въ самомъ предметъ, чтобы его собственное существование было для насъ достовърнымъ, а не проблематичнымъ, а это возможно только при внутренней связи или единствъ съ предметомъ, ибо внъшнимъ образомъ, какъ отдъльный отъ насъ, предметъ намъ совершенно недоступенъ. Если бы не было внутренней связи нашего субъекта съ предметомъ, которая въ нашемъ сознаніи отражается какъ безусловная и непоколебимая увъренность въ бытіи этого предмета, тогда они были бы только субъективными состояніями нашего сознанія, ни о чемъ насъ не извѣщающими; они не были бы ощущеніями существующаго и мыслями о существующемъ, а были бы ощущеніями, въ которыхъ ничего не ощущается, и мыслями, въ которыхъ ни о чемъ не мыслится; тогда все разрѣшилось бы въ рядъ безразличныхъ состояній нашего сознанія, изъ которыхъ ни одно не могло бы быть болѣе дѣйствительнымъ или болѣе истиннымъ, чѣмъ другое. такъ что самая задача знанія и самый вопросъ объ истинѣ лишился бы всякаго смысла; нечего было бы познавать и не о чемъ было бы спрашивать.

Такимъ образомъ, самое внъшнее познаніе въ своемъ объективномъ значении основывается на въръ. Что же собственно составляетъ предметь этой въры? Это есть то, что не можеть быть ощущениемъ и понятіемъ, что больше всякаго факта и всякой мысли, именно безусловное существование предмета. Всякое ощущение ость итито относительное и всякое понятіе есть нікоторое опредбленіе, то есть также нъчто условное; поэтому безусловное существование не можетъ быть дано ни опытомъ, ни логикою, а только върою: мы въримъ. что предметъ есть нъчто самъ по себъ, что онъ не есть только наше ощущение или наша мысль, не есть только предълъ нашего субъективнаго бытія, мы вірпмъ, что онъ существуетъ самостоятельно п безусловно, — «въруемъ яко есть». Въ этомъ состоитъ собственный элементъ въры или въра въ тъсномъ смыслъ этого слова, какъ утвержденіе безусловнаго существованія. Эта безусловность одинаково принадлежить всему существующему, поскольку все существующее есть. Здёсь мы имеемъ то, что есть общее во всемъ, то, что составляетъ внутреннее единство всего; но самое это единство не могло бы имъть дъйствительнаго значенія, если бы не было того, что въ этомъ единствъ содержится или имъ опредъляется, то есть если бы не было того, что имъетъ безусловное существование, или того, что есть. Такимъ образомъ, увъренность въ безусловномъ существования предмета необходимо вызываеть вопросъ: что онъ есть? Не отвъчаетть ли по крайней мъръ на этотъ вопросъ наше раціональное мыпіленіе или нашъ чувственный опыть?

Нашъ разумъ, наше логическое мышленіе, безъ сомивнія, говоритъ намъ, какъ можемъ мы мыслить этотъ предметъ, если онъ данъ намъ. На вопросъ: что есть этотъ предметъ, въ собствиное существованіе котораго мы въримъ, разумъ можетъ отвъчать намъ, что

этотъ предметь есть причина, опредъляющая наши ощущенія, что это есть начто дайствительное, накоторое единство и т. п. Но всв ети опредъленія выражають только общія, возможныя отношенія этого предмета къ намъ и къ другимъ предметамъ и, слъдовательно, нисколько не отвъчають на вопрось: что есть самъ этотъ предметъ. Въ самомъ дълъ, тъ же самыя опредъленія (причина, единство, реальность) могуть быть даны и всёмъ другимъ предметамъ столько же, сколько и этому, всякій предметь есть причина своихъ действій, есть единство своихъ элементовъ, некоторая реальность и т. д. Слъдовательно, вопросъ о томъ, что есть этомъ предметъ, остается неразръшеннымъ посредствомъ однъхъ логическихъ категорій. Но такъ же мало разръщается онъ посредствомъ данныхъ чувственнаго опыта. Мы уже видъли въ началъ этого изслъдованія, что чувственное воспріятіе не можеть схватить никакого действительнаго предмета. Съ одной стороны, всъ чувственныя качества, которыя открываются опытомъ, совершенно общи или, точнъе говоря, неопредъленны въ своемъ объемъ. ибо одни и тъ же чувственныя качества, напримъръ красный цвътъ, твердость, шарообразность и т. п., могуть принадлежать неопредъленному числу различныхъ предметовъ и, слъдовательно, данный предметь нисколько еще не опредъляется этими качествами; съ другой стороны, всё данныя чувственнаго опыта, всё мои дъйствительныя ощущенія по своему частному и случайному характеру могутъ выражать только извъстныя реальныя отношенія предмета къ моимъ чувствамъ въ данный моментъ, а никакъ не постоянную сущность самаго предмета, - то, что онъ есть вездъ и всегда; въ самомъ дълъ, если бы мои актуальныя ощущенія выражали самую суть предмета, — то, что оно есть, — то въ такомъ случав я не имълъ бы права переносить на тотъ же предметъ другихъ ощущеній, исключающихъ мои данныя ощущенія, я не имълъ бы права, напримъръ, утверждать, что это дерево, какое я теперь вижу безъ листьевъ и покрытое инеемъ, есть то же самое дерево, которое я видълъ прошлое лъто зеленымъ и цвътущимъ и такимъ же увижу въ будущее лето. Между темъ, мы не только постоянно делаемъ такія утвержденія, но и каждый разъ, когда мы имъемъ въ виду какойнибудь существующій предметь, мы разумѣемъ подъ нимъ именно нъчто такое, что можетъ производить на насъ самыя различныя и частью противоположныя чувственныя впечатленія, оставаясь при этомъ однимъ и тъмъ же. Такимъ образомъ, данныя чувственнаго

опыта, то есть наши дъйствительныя ощущенія, даже если имъ придавать объективное значение, то есть видьть въ нихъ выражение чувственныхъ качествъ предмета, а не только состояній нашего сознанія, во всякомъ случать, оказываются, съ одной стороны, слишкомъ общими, а съ другой, слишкомъ частными и случайными для того чтобы представлять самую суть предмета и отвъчать на вопросъ: что есть этоть предметь? Ибо въ этомъ вопросъ имъется въ виду нъчто болье общее, чымь наши дыйствительныя ощущенія, нычто такое, что остается единымъ и неизмъннымъ во всъхъ дъйствительныхъ и возможныхъ ощущеніяхъ, которыя съ нимъ связываются, и что, слъдовательно, никакими ощущеніями не покрывается и не исчерпывается, а съ другой стороны, подъ «этимъ предметомъ» имъется въ виду нвито гораздо болве единичное, чвить всв наши ощущенія, нвито такое, что никогда не можетъ принадлежать или быть предикатомъ другого предмета, нъчто совершенно особенное, — «этотъ» предметъ, тогда какъ наши ощущенія по содержанію своему всегда представляють нъчто общее, выражающее всевозможные предметы (какъ было показано въ XXVIII главъ).

Итакъ, чувственный опытъ, также какъ и отвлеченное логическое мышленіе, не можеть извъщать нась о сущности познаваемаго предмета, не можетъ отвъчать на вопросъ: что есть этотъ предметь? Между темъ у насъ, несомненно, есть ответь на этотъ вопросъ въ каждомъ случав, когда мы имвемъ въ виду какой-нибудь предметь, въ существовании котораго мы увърены и который мы отличаемъ отъ всёхъ другихъ предметовъ, который мы узнаемъ во всьхъ различныхъ частныхъ воспріятіяхъ, съ нимъ связанныхъ, но его не исчернывающихъ, который остается для насъ однимъ и тъмъ же во всъхъ измъненіяхъ своей внъшней дъйствительности и который предполагается существующимъ даже помимо всякаго действительнаго воспріятія его нашими чувствами, — все это, несомнѣнно, показываеть, что у нась есть нъкоторое опредъленное представление объ этомъ предметъ, и такъ какъ это представление, согласно сказанному, не можетъ быть получено ни путемъ отвлеченнаго мышленія, пающаго намъ только общую схему встхъ однородныхъ предметовъ, а не этот опредъленный предметъ, ни путемъ чувственнаго опыта, дающаго намъ только частныя, измёнчивыя проявленія этого предмета, а не его постоянный характерь: то, очевидно, необходимо предположить такое взаимоотношение между познаваемымъ и нашимъ

субъектомъ, такое взаимодъйствіе между ними, въ которомъ нашъ субъекть воспринималь бы не тъ или другія частныя качества или пъйствія предмета, а его собственный характеръ, сущность или идею. Такое взаимодъйствие возможно, поскольку нашъ субъектъ самъ не можеть быть разръшень въ отдъльныя состоянія сознанія, а есть нъчто постоянное и единое, то есть нъкоторая сущность или идея, которая не только можеть, но и должка находиться въ нъкоторомъ отношеній или въ нъкоторой связи съ другими идеями, слъдовательно, и съ идеею даннаго предмета, то есть эта последняя должна такъ или иначе существовать для нашего субъекта. Если внъшняя дъйствительность нашего субъекта — наши телесныя чувства — находится необходимо въ некоторомъ соотношении и взаимодействии со внышнею дыйствительностью другихь существь, — взапмодыйствін, выражающемся въ чувственномъ воспріятіи и порождающемъ всю множественность ощущеній, относимыхъ нами ко внішнему міру, то точно также идеальная сущность нашего субъекта необходимо находится въ извъстномъ соотношении и взаимодъйствии съ идеальными сущностями всъхъ другихъ предметовъ, — взаимодъйствіи, которое мы называемъ воображениемъ и которое производитъ въ нашемъ умъ тъ постоянные, опредъленные и единые, себъ равные, образы предметовъ, которыми мы объединяемъ и фиксируемъ всю неопредъленную множественность частныхъ впечатленій, получаемыхъ нами отъ предметовъ. Поскольку идея предмета не зависить отъ частныхъ и случайныхъ ощущеній нашихъ чувствъ и отъ отвлекающаго дъйствія нашего разсудка, постольку собственная сущность. собственный характерь предмета воображается въ нашемъ умъ, прямо отражается въ немъ или производитъ въ немъ нѣкоторый образъ; съ другой стороны, такъ какъ здёсь предметь действуеть не въ безразличной средь, а находится во взаимодыйствій съ нькоторымъ опредъленнымъ субъектомъ, имъющимъ также свой собственный характеръ, свою собственную сущность или идею, то производимый такимъ взаимодъйствіемъ образъ предмета необходимо опредъляется не только существеннымъ характеромъ познаваемаго предмета, но и существеннымъ характеромъ познающаго субъекта, то есть, если предметъ воображается въ насъ, то и мы воображаемъ предметъ, то есть даемъ ему образъ, соотвътствующій нашей собственной сущности — субъектъ видитъ идею предмета въ свътъ своей собственной идеи, видитъ въ предметъ только то, что такъ или иначе можетъ ей соотвътствовать.

То воображеніе, о которомъ здёсь идеть рёчь, не ограничивается тыми сознательными актами нашей духовной жизни, которые мы обыкновенно разумъемъ подъ словомъ воображение или фантазія. Дъло въ томъ, что нашъ субъектъ уже по самому существу своему, прежде всякаго актуальнаго сознанія, будучи нъчто опредъленное, обладая собственнымъ характеромъ, необходимо стоитъ въ извъстномъ опредъленномъ взаимодъйствіи съ другими предметами, въ силу чего опъ носитъ въ себъ опредъленный образъ каждаго предмета, съ которымъ онъ соотносится, хотя бы этотъ образъ и не переходилъ въ сознательные акты его ума. Мы знаемъ, что всъ наши дъйствительныя ощущенія, то есть въ концъ концовъ, вся наша матеріальная дъйствительность, есть бытіе относительное, поверхностное, предполагающее нъчто другое за своими предълами (tout dans ce monde, que nous voyons, s'explique par un autre monde, que nous ne voyons раз) 101. Всякое дъйствительное видимое взаимоотношение наше съ предметомъ, въ ощущеніяхъ ли или въ отдёльныхъ актахъ воображенія, необходимо предполагаеть некоторое невидимое, перве актуальнаго сознанія, взаимодъйствіе наше съ предметомъ. Въ самомъ дълъ, если бы такого взаимодъйствія не было, если бы въ духъ нашемъ, въ глубинъ его существа, за предълами наличнаго феноменальнаго сознанія, не лежаль постоянный и единый образь предмета, то какъ возможно было бы то, что происходить въ дъйствительномъ, даже чувственномъ познаніи? какъ возможно было бы, что мы разрозненныя и противоръчивыя ощущенія относимъ къ одному предмету, и въ немъ они нисколько не противоръчатъ другъ другу, а стройно складываются въ одинъ объективный образъ? какъ возможно было бы, что представление о предметь, заключающее въ себъ безконечное число различныхъ признаковъ, для которыхъ наши актуальныя ощущенія дають только случайный и совершенно неполный матеріаль, какь возможно, чтобь это представленіе по поводу какогонибуль отдъльнаго ощущенія, а иногда и безо всякаго внъшняго повода возникало въ нашемъ сознаніи вдругъ, разомъ, во всей своей живой пълости и полнотъ? Такъ какъ наши актуальныя ощущенія сами по себъ не могутъ составлять тотъ объективный образъ, въ

<sup>101</sup> Это въ извъстномъ смыслъ утверждается точною физическою наукой, которая за предълами видимой дъйствительности предполагаетъ пълый невидимый міръ молекулярныхъ силъ и движеній, сложную систему атомовъ, энирную среду и т. п.

которомъ для насъ существуетъ предметъ, то, слъдовательно, этотъ образь по существу своему первъе всякихъ дъйствительныхъ ощущеній и потому, когда мы ощущаемъ предметь, то это необходимо предполагаеть, что мы сначала воображаемъ его, другими словами, на данныя въ нашемъ сознаніи ощущенія мы налагаемъ образъ предмета, или внъшнее дъйствіе предмета на нашу чувственность вызываетъ соотвътствующее взаимодъйствіе между нашимъ умомъ и идеею предмета, переводя образъ предмета въ наше дъйствительное сознание и связывая съ этимъ образомъ наши данныя ощущенія. Хаосъ внъшнихъ впечатлъній и ощущеній организуется умомъ нашимъ чрезъ отнесеніе ихъ къ тому образу или идеъ предмета, которая существуеть въ нашемъ духъ, независимо отъ ощущеній и отъ мыслей, но которая въ нихъ получаетъ матеріальную действительность п кидимость для нашего актуальнаго природнаго сознанія. Эту идею, скрывающуюся отъ нашего внъшняго глаза въ невидимой (безсознательной) глубинъ духа, нашъ умъ, побуждаемый внъшними впечатлъніями, переводить изъ этой глубины на поверхность дневного сознанія и воплощаєть эту безплотную форму въ той матеріальной средь, которая составляется изъ наличныхъ состояній нашей чувственности. Этотъ актъ нашего субъекта, воплощающій идею въ ощущеніяхъ и чрезъ то дающій опредъленную предметную форму этимъ послъднимъ, не есть актъ односторонній. Если метафизическое, то есть за предълами нашего природнаго сознанія лежащее, отношеніе наше къ предмету, выражаемое въ нашей постоянной идеъ предмета. если это отношение есть нъкоторое взаимодъйствие, то есть обусловливается не только сущностью познающаго ума, но столько же п сущностью самого предмета (объективною идеей), то подобное же взаимодъйствие необходимо имъетъ мъсто и здъсь, въ нашемъ познаніи физическомъ или феноменальномъ. Въ самомъ дълъ, тъ физическія дъйствія предмета на насъ, которыя субъективно выражаются какъ наши ощущенія и которыя собственно вызывають нашь умь кь его образующему дъйствію, эти ощутительныя дъйствія предмета, составляющія эмпирическую основу нашего познанія, хотя отнюдь не исчерпывають собою сущности предмета, однако, такъ или иначе въ большей или меньшей степени выражають эту сущность, извъстнымъ образомъ относятся къ ней, опредъляются ею; ибо и вившнее дъйствіе предмета, хотя фактически зависить отъ совершенно вившнихъ и случайныхъ условій, но по качеству своему обусловливается въ извъст-

ной мёрё и самимъ дёйствующимъ, то есть предметомъ; хотя эта зависимость можеть быть весьма сложною и отдаленною, тъмъ не менъе она существуетъ, ибо если бы совсъмъ никакой зависимости не было, то не было бы и никакого основанія относить это дъйствіе, это ощущеніе, къ этому предмету, связывать его съ этою идеей. Такимъ образомъ, между нацими ощущеніями и сущностью самого предмета должна быть некоторая связь, и потому, когда нашь умъ организуеть и объективируетъ данныя ощущенія, то есть налагаетъ на нихъ предсуществующую въ немъ форму нъкоторой идеи, то онъ уже въ самихъ этихъ ощущеніяхъ (въ ихъ качествахъ) находитъ нѣкоторос предрасположение къ этой именно идеъ: сами ощущения такъ сказать тяготъютъ къ этому идеальному образу, потому что этотъ образъ выражаеть собою внутреннее метафизическое взаимодъйствие наше съ тою самою сущностью, которой они (ощущенія) суть вившнее проявленіе. Итакъ, если превращеніе измънчивой и нестройной толпы ощущеній въ единый и цъльный образъ предмета, неподвижно стоящій предъ нами среди смутнаго потока впечатлівній, если это превращение есть творческий актъ нашего духа, то такое творчество не только не есть творчество изъ ничего, но не можетъ быть сравнепо даже съ условнымъ творчествомъ ваятеля или зодчаго, превращающаго мертвую и равнодушную къ его работъ массу въ прекрасную статую или въ величественное зданіе. Матеріалъ нашихъ ощущеній не есть такая мертвая и равнодушная къ идеъ масса; напротивъ, наши ощущенія, вызываемыя хотя бы и отдаленнымъ действіемъ самого предмета и потому такъ или иначе причастныя его сущности, по необходимости заключають въ себъ извъстные признаки идеи, какъ бы нъкоторые отпечатки первообраза и слъды своего происхожденія. Ощущенія не безусловно равнодушны къ тому идеальному образу, который на нихъ налагается умомъ нашимъ: они такъ или иначе ему соотвътствують, и потому творческое дъйствіе нашего ума при воплощении идеи въ ощущенияхъ можетъ быть скорве сравнено съ дъятельностью поэта, который уже въ самемъ своемъ матеріалъ. въ человъческомъ словъ, находитъ не мертвую массу, а нъкоторый мысленный организмъ, способный воспринять и усвоить его художественную идею, дать ей живую плоть и кровь.

Изо всего сказаннаго ясно. что процессъ нашего дъйствительнаго познанія какого-нибудь существующаго предмета заключаетъ въ своей цълости слъдующіе три фазиса, соотвътствующіе тремъ основнымъ

опредъленіямъ въ самомъ предметъ. Во-первыхъ, мы утверждаемъ съ непосредственною увъренностью, что есть нъкоторый самостоятельный предметь, что есть ньчто, кромь субъективныхъ состояній нашего сознанія. Этой увъренности соотвътствуеть въ самомъ предметь его глубочайшее внутреннее опредъленіе, его опредъленіе какъ сущаго или безусловнаго, въ силу котораго онъ не можетъ быть вполнъ сведенъ ни къ чему другому, ни къ какому отношенію, а всегда зо всьхъ отношеніяхъ остается въ себь (an sich). Это его бытіе въ себь не можеть быть дано ни въ какихъ относительныхъ состояніяхъ познающаго, — ощущеніяхъ или мысляхъ, а можетъ быть доступпо субъекту только въ томъ его внутреннемъ единствъ съ предметомъ, въ силу котораго онъ есть въ предметъ и предметъ есть въ пемъ (его безусловное бытіе = безусловному бытію предмета), связь, которая сама по себъ лежитъ глубже нашего природнаго сознанія, но и въ немъ находитъ себъ нъкоторое выражение, именно въ актъ непосредственной увъренности, предшествующемъ всякому ощущенію и всякой рефлексін. Во-вторыхъ, мы умственно созерцаемъ или воображаемъ въ себъ идею предмета, единую и неизмъниую, отвъчающую на вопросъ, что есть этотъ предметъ. Этому нашему воображению или умственному созерцанію соотвътствуетъ въ самомъ предметъ второе его основное опредъление, по которому онъ есть ивкотрая сущность или идея тождественная себъ самой и потому остающаяся неизмънною во встхъ внъшнихъ положеніяхъ и отношеніяхъ предмета; эта идея такимъ образомъ не покрывается никакимъ частнымъ ощущеніемъ и потому можетъ быть доступна субъекту не въ его вившнемъ эмпирическомъ познанія какъ чуртвенному, а въ его собственной внутренней сущности или идев; такимъ образомъ, эта вторая степень познанія, это существенное воображеніе предмета въ субъектъ основывается на взаимодъйствім между умопостигаемою сущностью субъекта, или его идеей, и таковою же умопостигаемою сущностью, или идеей предмета (объективная идея), выражениемъ чего служитъ изкоторый постоянный образъ предмета въ нашемъ умственномъ существъ (субектирная идея) первъе всякаго чувственнаго внечатлънія и связаннаго съ нимъ матеріальнаго познанія. Въ дъйствительное же познапіе этотъ образъ переходить только подъ условіемъ ощущеній, которыя его вызываютъ къ проявленію въ нашемъ природномъ сознаніи. такъ, что если подъ умомъ (intellectus) разумъть только нашу умственную дъятельность въ условіяхъ данной природной дъйствитель-

ности, тогда получаетъ нъкоторое оправданіе извъстное изреченіе «nihil est in intellectu quod non fuerit prius in sensu»; но если не «ипи ест и инепесси quod поп плетт ргиз и сели не дълать этого произвольнаго ограниченія, а разумѣтъ подъ «intellectus» собственное существо нашего ума или нашу умопостигаемую сущность, тогда напротивъ необходимо будетъ сказать, что nihil est in sensu quod non fuerit prius in intellectu, — другими словами, то, что по существу переѣе — идеальный образъ предмета оказывается вторымъ или послъдующимъ въ актуальномъ проявленіи, то, что метафизически пребываетъ на первомъ мъстъ, физически проявляется на второмъ, или логическое prius обнаруживается генетически какъ posterius. Такимъ образомъ, хотя настоящее умственное созерцаніе или воображеніе, дающее намъ истинный образь или идею предмета, принадлежить къ области метафизическихъ отношеній нашего субъекта съ предметомъ, но оно извъстнымъ образомъ обнаруживается и въ нашемъ природномъ сознаніи, и эти его обнаруженія, подлежащія внѣшнимъ физическимъ условіямъ и совершающіяся въ видѣ отдѣльныхъ умственныхъ актовъ въ отдѣльные моменты времени, также обыкновенно называются воображеніемъ или фантазіей; но это психодогическое воображеніе (въ отличіе отъ метафизическаго) предпола-гаетъ уже дъйствительныя ощущенія въ природной сферъ и ими об-условлено. Это психологическое значенію нашего позпанія или его отношеніе къ эмпирическимъ даннымъ фактамъ нашего натуральнаго сознанія приводить нась къ третьему фазису объективнаго знанія, а именно: въ-третьихъ, присущій уму нашему образъ предмета мы воплощаемъ въ данныхъ нашего опыта, въ нашихъ ощущеніяхъ, сообразио ихъ относительнымъ качествамъ, сообщая ему такимъ образомъ феноменальное бытіе или обпаруживая его актуально въ природной сферъ. Безъ такого обнаруженія или воплощенія идеи въ ощущеніяхъ эти последнія, какъ мы знаемъ, не имели бы никакого объективнаго значенія, и не представляли бы собою никакого предмета, а съ другой стороны, сама идея не имѣла бы никакой дѣйствительности въ нашемъ природномъ сознаніи, оставаясь исключительно въ глубинъ метафизическаго бытія. Самъ предметь не существоваль бы актуально, не имълъ бы вишней природной дъйствительности безъ этого взаимодъйствія съ другимъ, выражающагося во всей множественности внъшнихъ впечатлъній и ощущеній; но эти ощущенія пе могли бы представлять собою актуальности этого предмета, если бъ они не опредълялись его идеей. Слъдовательно, этому третьему фаидеальнымъ созерцаніемъ или воображеніемъ и завершающееся нъкоторымъ актомъ естественнаго творчества, есть первый существенный элементъ, исходя изъ котораго мы можемъ достигнуть самой истины. Ибо познать вполнъ одинъ предметъ, одно существо, то есть познать его такъ, какъ онъ по истинъ есть, значитъ познать все; ибо въ своемъ истинномъ опредъленіи всякій предметъ связанъ со всъмъ въ единствъ или есть единство себя и всего. Но для того, чотбы быть соединеннымъ со всъмъ, каждое существо должно и различаться ото всего, быть не встмъ, ибо въ противномъ случат если бы каждое существо не отличалось ото всего, то нечего было бы и соединять: вивсто соединенія было бы простое безразличіе, и все слилось бы въ пустое бытіе, равное ничто. Итакъ, каждое существо есть не все (нъчто особенисе) и вмъстъ съ тъмъ все. Очевидно, второе не можетъ аналитически вытекать изъ перваго, — это существо не можетъ быть всъмъ на основани только своей особенности, это было бы противоръчіемъ; слъдовательно, его универсальность (оно какъ все) есть нъчто синтетически привходящее къ его особенности или, другими словами, единство всъхъ требуетъ нъкотораго самостоятельнаго начала единства, независимаго отъ особенности каждаго и которымъ каждоо опредъляется какъ все. Все какъ особенное можетъ быть единымъ только въ отношеніи; принципъ этого отношенія можеть быть названъ разумомъ (ratio,  $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$ ) всего, также закономъ или нормой. Но это отношение можеть разсматриваться двояко: какъ открывающееся въ самихъ относящихся существахъ оно есть ихъ дъйствительное существенное взаимоотношение или взаимодъйствие, настоящее ихъ бытіе другь для друга; но разсматриваемое другимъ это отношеніе есть только мыслимое, а такъ какъ, для того чтобы различаться ото всего, я необходимо долженъ разсматривать все и какъ другое, то и отношение всего явится для меня необходимо только какъ мыслимое, какъ отвлеченный λόγος или понятіе.

Я нахожусь въ единствъ со всъмъ и постольку я все, или единство со всъмъ есть мое дъйствительное состояніе, но такъ какъ вмъстъ съ тъмъ я и не все, то я необходимо отвлекаюсь ото всего, противополагаю себя всему, и истинное единство всего, переставая быть дъйствительностью, становится только мыслимымъ или отвлеченнымъ; но мыслимое или отвлеченное единство естъ рабенство. Въ самомъ дълъ, когда я мыслю два предмета, то я очевидно не могу соединить ихъ дъйствительно: уже въ самомъ моемъ мышленіи они

зису нашего познанія, который можемъ назвать исихическимъ творчествомъ, соотвѣтствуетъ въ самомъ предметѣ пѣкоторое основное опредѣленіе его какъ актуальнаго, какъ природнаго явленія, опредѣленіе для предмета необходимое, такъ какъ безъ тсго онъ не имѣлъ бы полной дѣйствительности.

Итакъ, если истина познанія опредъляется истиною предмета, истина же предмета состоить, во-первыхь, въ его дъйствительности и, во-вторыхъ, въ его универсальности, то, разсматривая познаніе съ этой первой точки эрънія, то есть со стороны дъйствительности его предмета (поскольку оно имжеть ижкоторый действительный предметъ), мы нашли, что какъ предметъ въ своей настоящей и полной дъйствительности опредъляется, во-первыхъ, какъ безусловно-сущій (ens,  $\ddot{o}\nu\tau\omega\varsigma$   $\ddot{o}\nu$ ), во-вторыхъ, какъ нъкоторая неизмънная и единая сущность (essentia, ο v σ (α) или идея и, наконецъ, въ-третьихъ, какъ нъкоторое актуальное быте или явление (actus, phaenomenon). такъ соотвътственно этому и дъйствительное познаніе предмета (объективное познаніе) опредъляется, во-первыхъ, какъ впра въ безусловное существованіе предмета, во-вторыхъ, какъ умственное созерцаніе или воображение его сущности или идеи, и наконецъ, въ-третьихъ, какъ творческое воплощение или реализація этой иден въ актуальныхъ ощущеніяхъ или эмпирическихъ данныхъ нашего природнаго чувствениаго сознанія.

Первое сообщаетъ намъ, что предметъ есть, второе извъщаетъ насъ, что онъ есть, третье показываетъ, какъ онъ является. Только совскупность этихъ трехъ фазисовъ выражаетъ полную дъйствительность предмета.

Затъмъ остается еще вопросъ о второмъ существенномъ элементъ истины, объ универсальности предмета, отъ которой должна зависъть и универсальность нашего познанія.

### XLVI.

Всеединая система знанія. Ея основные элементы. Отвлеченный догматизмъ теологіи. Свободная теософія.

Мы опредълили, какимъ образомъ познается всякій дъйствительный предметь; это познаніе, основывающееся на въръ, опредъялемое

необходимо существують какъ два различные акта, и потому я могу утверждать только, что первый равенъ второму, то есть, что они едины или тождественны не по существованію, а только по понятію или содержанію своему, по своимъ признакамъ; такъ, напримъръ, когда я мысленно утверждаю равенство двухъ треугольниковъ, я вовсе не хочу сказать, что эти два треугольника существуютъ какъ одинъ, — тогда я и не различалъ бы ихъ, — я хочу сказатъ только, что ихъ признаки или ихъ содержаніе (въ данномъ случать количественное) есть одно и то же: точно такъ же во всякомъ случать, когда я утверждаю равенство двухъ предметовъ, я имъю въ виду вовсе не единство ихъ реальнаго существованія, а также и не единство моихъ мысленныхъ актовъ, къ нимъ относящихся, а только единство мыслимаго ихъ содержанія. Такое чисто логическое единство и называется равенствомъ, на понятіи же равенства основано все логическое или отвлеченное мышленіе: всякая мысль сводится къ уравненію.

Но уравненіе, то есть соединеніе въ мысли, предполагаетъ, что въ дъйствительности соендняемое дано какъ многое, такъ какъ иначе нечего было бы соединять. Если для меня единство всего является только какъ равенство или только какъ мысленное, то это значитъ. что въ дъйствительности для меня все существуетъ какъ многое. Мыслимое единство предполагаеть дъйствительную рознь. Когда единство всего имъетъ значение только отвлеченное, тогда значение дъйствительности принадлежить многому несоединенному. Если я долженъ соединиться съ познаваемымъ въ овлеченномъ мышленін, это познаваемое очевидно дано мнѣ предварительно какъ отличное отъ меня, для меня внъшнее и чуждое. Такимъ образомъ, логическое нышленіе предполагаеть внішній опыть. Я мыслю единое, потому что испытываю многое; я мыслю свое тождество съ предметомъ, потому что испытываю все различіе съ нимъ. Въ самомъ пълъ, во внъшнемъ опытъ я именно переживаю другое какъ другое; всякое ощущение витшинихъ чувствъ хотя есть мое ощущение, но я, во-первыхъ, отличаю его отъ себя какъ ощущение отъ ощущающаго, вовторыхъ, его дъйствительное присутствіе во мнъ является для меня внашнимъ, поскольку оно отъ меня не зависитъ и наконецъ, вътретьихъ, въ самомъ содержаніи этого ощущенія я усматриваю признаки бытія для меня внъшняго и чуждаго. Такимъ образомъ, если внутренняя связь субъекта со всемъ существующимъ выражается въ томъ существенномъ актъ, который мы въ своемъ сознаніи находимъ

какъ тройственный актъ въры, воображенія и творчества, то внъшнее отношение субъекта къ познаваемому выражается въ нашемъ чувственномъ опытъ, въ которомъ мы имъемъ внъшнюю множественность, и въ чисто логическомъ, раціональномъ мышленіи, въ которомъ мы имъемъ вившнее (отрицтельное) единство. Если внутренняя связь всего (всеединство) есть истина, то въ чувственномъ опыть эта истина уже утрачена, такъ какъ здёсь всё предметы являются виёшними другъ для друга. Въ логическомъ мышленіи выражается стремленіе субъекта возстановить въ сознаніи это единство всего, утраченное въ дъйствительности; но понятно, что само по себъ это мышленіе можеть возстановить только форму истины, ибо все содержаніе здъсь принадлежить дъйствительности, а дъйствительность здъсь не истинна. Само по себъ раціональное мышленіе не имъетъ содержанія, изъ внъшняго же опыта оно не можетъ получить соотвътствующаю ему, т. е. всеединаго или истиннаго содержанія, следовательно, должно получать свое ссдержание изъ того существеннаго и положительнаго познанія, которое опредъляется върою и идеальнымъ созерцаніемъ; другими слевами, человѣкъ, какъ раціональный, получаетъ свое истинное и положительное содержание отъ своего мистическаго или божественнаго элемента; и если систему раціональнаго знанія мы называемъ философіей, то мы должны признать, что философія получаетъ свое содержание отъ знания религиознаго или теологии, разумъя подъ этою последнею знаніе всего въ Богъ, или знаніе существеннаго всеелинства.

Какъ нѣкоторое существо, одно изо всѣхъ, позпающій субъектъ находится въ существенной внутренней связи со всѣмъ, познаетъ все въ его истинѣ, т. е. въ его безусловномъ существованіи и его безусловной сущиости. Но это безусловное внутреннее знаніе всего, вѣчно присущее нашему существу какъ метафизическому и составляющее, какъ мы видѣли, необходимое предноложеніе нашего природнаго, феноменальнаго, сознанія, обнаруживается въ этомъ послѣднемъ только отчасти. Въ самомъ дѣлѣ, здѣсь, въ нашемъ наличномъ феноменальномъ сознаніи, мы являемся какъ нѣчто отдѣльное и особенное, какъ нствсе, и поэтому все является для насъ внѣшнимъ и познается только внѣшнимъ образомъ — съ одной стороны, въ опытѣ въ своей виѣт ней эмпирической множественности и затѣмъ въ раціональномъ матиленіи въ своемъ отвлеченномъ отрицательномъ единствъ. Это внѣшнее познаніе, какъ мы видѣли, не можетъ ничего со-

общить намъ о самомъ предметъ, ни наши ощущенія, ни наши мысля какъ такія не могуть свидьтельствовать намъ объ объективной истинъ; для того чтобы наше природное познаніе, нашъ опыть и наше умозрѣніе имѣли истинное объективное значеніе, они должны быть поставлены въ связь съ тъмъ мистическимъ знаніемъ, которое даетъ намъ не вившнія отношенія предмета, а самый предметь въ его внутренней связи съ нами; съ другой стороны, и мистическое знаніе нуждается въ знаніи естественномъ, такъ какъ само по себъ оно, вопервыхъ, не имъетъ дъйствительности для нашего природнаго сознанія, а во-вторыхъ, само по себъ, безъ природнаго и раціональнаго элемента, оно не полно, ибо оно выражаетъ лишь безусловное существованіе и безусловную сущность предмета, не выражая его актуальнаго или феноменальнаго бытія, его проявленія или бытія для другого, которое обнаруживается только въ природной сферъ. Итакъ. если естественное знаніе нуждается въ мистическомъ для своей истины, то мистическое нуждается въ естественномъ для своей полной дъйствительности, и слъдовательно, полная истина для насъ открывается только въ правильномъ синтезъ этихъ элементовъ, а именно такъ, чтобъ элементъ мистическій, божественный (знаніе о существъ вещей), осуществлялся въ элементъ природномъ или въшнемъ опыть, какъ знанія о явленіяхъ, чрезъ посредство раціональнаго мышленія, какъ знанія общихъ возможныхъ отношеній между предметами. Это посредство раціональнаго элемента для истиннаго знанія необходимо потому, что міръ явленій какъ ігьчто безконечное или во всякомъ случат неопредъленное можетъ быть данъ въ нашемъ дъйствительномъ опытъ только отчасти, объ остальномъ же мы должны только умозаключать по аналогіи, т. е. на основаніи принципа равенства. который и есть основной принципъ раціональнаго мышленія.

Нѣкоторыя основанія для синтеза мистическаго и естественнаго элемента существують уже въ нашемъ непосредственномъ сознанія, нѣкоторыя данныя нашего сознанія представляють такой синтезъ, но это синтезъ неполный или же безотчетный. Такъ уже всякій внѣшній предметъ, о которомъ мы имѣемъ опредѣленное представленіе и въ существованіе котораго мы вѣримъ, происходитъ изъ воздѣйствія нашего безсознательнаго мистическаго отношенія къ предмету на данныя нашего чувственнаго опыта, такъ что самый этотъ предметъ, какъ мы его видимъ и познаемъ, есть уже продуктъ пѣкотораго синтеза мистическаго начала съ природными эмпирическими данными, —

но именно только продуктъ, самый же синтезъ, его производящій, остается за предълами нашего сознанія, а потому и произведеніе этого синтеза является для этого сознанія какъ итчто просто данное, какъ фактъ, и слъдовательно сохраняетъ для насъ въ своей видимой непосредственности только эмпирическое значение, мистический же его элементь существуеть здёсь только въ скрытомъ состояніи и можеть быть открыть только философскимъ анализомъ, какъ это и было сдълано нами выше. Точно также въ дъятельности воображенія, хотя образы нашей фантазіи и коренятся въ метафизической области умосозерцаемыхъ идей, матеріальнымъ же основаніемъ для своего проявленія имбють вибшнія впечатленія (настоящія или прошедшія) и такимъ образомъ представляютъ опять нъкоторый синтезъ мистическихъ и природныхъ данныхъ, но такъ какъ мистическое основание этихъ образовъ не обнаруживается для непосредственнаго сознанія, для котораго эти образы представляются только видоизмѣненными воспроизведеніями чувственных данных, то и здась требуемый синтезъ содержится только потенціально. Такимъ образомъ, необходимый для истиннаго знанія синтезь элементовъ мистическаго и природнаго при посредствъ элемента раціональнаго есть не данное сознаніс, а задача для ума, для исполненія которой сознаніе представляеть только разрозненныя и отчасти загадочныя данныя. И прежде всего каждый изъ элементовъ долженъ быть обнаруженъ и развить въ своей области съ возможною полнотою и послъдовательностью. Эта первая часть задачи постепенно исполнялась умомъ человъческимъ съ самаго начала его дъятельности. Элементъ мистическій, какъ въ своемъ внутреннемъ развитіи въ душъ человъческой (внутреннее откровеніе), такъ и въ своемъ вившнемъ проявленіи въ исторіи человъчества (откровение внъшнее или положительное), составлялъ издревле особый предметь умственной деятельности и даваль содержаніе особому систематическому знанію — наукть о вещахъ божественныхъ, или теологіи. Теологія издревле давала положительныс отвъты на всъ основные запросы ищущаго истины ума человъческаго. но такъ какъ эти отвъты основывались исключительно на религіозныхъ данныхъ, которыя для природнаго сознанія могли являться если не по содержанію своему, то по формъ, какъ нъчто вившнее и чуждое, то умъ человъческій находиль въ этомъ основаніе отвлечься оть религіозной истины и номимо нея ставить и разръщать вопрось объ общихъ раціональныхъ принципахъ и отпошеніяхъ всего существую-

щаго. Систематическія попытки разрѣшить этотъ вопрось образуютъ область раціональной философіи или науки умозрительной. Слишкомъ общій и отвлеченный характеръ получаемыхъ этимъ путемъ результатовъ, невозможность изъ разума человъческаго вывести дъйствительность, которая однако есть неустранимый признакъ истины, все это привело очень рано положительные умы къ стре-мленію познать истину изъ дъйствительнаго опыта, изъ наблюденій надъ существующимъ, изъ обобщенія фактовъ. Это стремленіе породило положительныя науки и оказалось весьма плодотворнымъ источпикомъ частных в познаній о техъ или другихъ явленіяхъ, о техъ или другихъ отдъльныхъ сторонахъ дъйствительности. Но то главное, что имъетъ въ виду нашъ умъ въ своей теоретической дъятельности — познаніе самой истины, то есть познаніе сущаго не только въ его данной дъйствительности, но и въ его пълости или универсальности, познаје всего въ единствъ — эта цъль столь же мало достигается положительною наукой, какъ и отвлеченною философіей. И отвлеченно-раціональный принципъ философіи и отвлеченно-эмпирическій принципъ положительной науки въ своемъ последовательномъ развитіи приходять, какъ мы видёли, къ отрицательнымъ результатамъ, къ невозможности какого бы то ни было объективнаго познанія; оба эти пути естественнаго знанія ведутъ прямо въ пропасть скептицизма. Нашъ въкъ видълъ крайнее развитие и отвлеченнофилософскаго принципа (въ гегельянствъ), и принципа отвлеченнонаучнаго (въ позитивизмѣ); въ первомъ мы имѣемъ систему понятій безо всякой дъйствительности, во второмъ ситему фактовъ безо всякой внутренней связи; чистая философія не даетъ разуму никакого содержанія, чистая наука отрекается оть самаго разума. Итакъ, что же? Не слъдуеть ли отсюда, что должно просто вернуться назадъ и, осудивъ независимую философію какъ заблужденіе, оставивъ независимой наукъ область частныхъ полезныхъ свъдъній, признать значеніе истины исключительно за религіознымъ знаніемъ, возстановить какъ нормальную и окончательную систему истиннаго знанія «Summa theologica» Оомы Аквинскаго, согласно столь авторитетной рекомендаціи папы Льва XIII, или же ученіе восточныхъ отцовъ церкви согласно менѣе авторитетному, но также уважительному указанію нѣкоторыхъ русскихъ писателей? Безъ сомнѣнія, богословскія системы восточныхъ и западныхъ отцовъ церкви по совершенству своей логической формы представляють духовный памятникъ, которымъ

умъ человъческій можеть только гордиться; безъ сомнънія также, и по существенному содержанію своему, богословіе это гораздо ближе къ истинъ, нежели любая изъ отвлеченно-философскихъ системъ. Отчего же однако умъ человъческій не могь и не можеть остановиться на этомъ высокомъ и величественномъ міровозэртній, отчего онъ отдъляется отъ истины религіознаго знанія, отчего онъ неудержимо стремится идти своими путями, на которыхъ хотя онъ и дълаетъ мимоходомъ богатыя пріобретенія, но которыя въ конце концовъ неизбъжно приводять его къ сомнънію въ себъ и дълахъ своихъ, къ пустоть и ничтожеству безплоднаго скептицизма? Можно, копечно, какъ это и дълаютъ послъдовательные приверженцы традиціонной теологін, просто отвергнуть все умственное развитіе последнихъ въковъ, признавать его произвольнымъ заблужденіемъ, нъкоторымъ новымъ грѣхопаденіемъ. Такое предположеніе возможно, хотя и печально. Но прежде чемъ принять его, следуетъ поискать более удовлетворительнаго объясненія этого великаго историческаго факта. Основанія для такого объясненія мы легко найдемъ въ самомъ характеръ религіознаго знанія, той традиціонной теологіи, отъ которой отдълился и которую отвергь нашъ умъ. Дъло въ томъ, что при всъхъ своихъ достоинствахъ эта теологія лишена двухъ признаковъ, необходимо входящихъ въ полное понятіе истины: во-первыхъ, она исключаеть свободное отношение разума къ религиозному содержанию, свободное усвоение и развитие разумомъ этого содержания; во-вторыхъ, она не осуществляеть своего содержанія въ эмпирическомъ матеріаль знанія. Въ этой величественной системъ религіозныхъ истинъ недостаеть свободнаго развитія человъческаго разума и богатаго знанія матеріальной природы, а между тъмъ и то и другое необходимо. Ибо хотя опыть можеть дать намъ только матеріаль для осуществленія истины и разумъ только общія формы для ея развитія, сама же истина дается только въ области религіознаго знанія, но въдь матеріальное осуществленіе и формальное развитіе требуются самою истиной, такъ какъ иначе она была бы лишена полноты и актуальности; если разумъ и опытъ безъ знанія мистическаго лишены истины, то безъ разума и опыта сама истина лишена полноты и дъйствительности. Поэтому если реализмъ и раціонализмъ, то есть исключительное утверждение реальнаго опыта или разумнаго мышленія въ области знанія, представляють собою отвлеченныя одностороннія начала, приволящія только къ отрицательнымь результатамь, то точно также

отвлеченнымъ, одностороннимъ началомъ является и исключительное утверждение религіознаго элемента въ области знанія. Если истина не можеть опредъляться какъ только мысль разума, если она не можеть опредъляться какъ только факты опыта, то она точно также не можеть опредъляться какъ только догмать въры. Истина по понятію своему должна быть и тъмъ, и другимъ, и третьимъ. Между тъмъ традиціонная теологія опредъляетъ истину какъ только догмать въры и такимъ образомъ является какъ отвлеченный догматизмъ, отрицательно относящійся и къ разуму и къ наукъ. Но такой отвлеченный догматизмъ заключаетъ въ себъ очевидное внутреннее противоръчіе. Въ области теологіи мы познаемъ истину какъ абсолютную или божественную, но именно абсолютная божественная истина и не можеть быть одностороннею, исключительною; она должна быть всею истиной, должна быть всемъ во всемъ. Поэтому, разъ дано мышленіе и опыть, разь нашь субъекть относится ко всему не только мистически, но также раціонально и эмпирически, абсолютная истина должна проявиться и въ этихъ отношеніяхъ, должна распространиться и на нихъ, должна стать истиною разума и опыта; въ противномъ случать она не будеть уже абсолютною. Если истина въры не можеть стать истиною разума, не можеть быть истиною и для него, не имъетъ, слъдовательно, надъ нимъ силы, то разумъ тъмъ самымъ имъетъ основание отрицать эту истину; если эта истина не можетъ стать истиною и для опыта, то опыту, наукъ ничего не остается, какъ отвергнуть ее. Такимъ образомъ, отрицательное отношеніе разума и науки къ религіозному знанію оправдывается отвлеченно догматическимъ характеромъ самой теологіи, противоръчащимъ абсолютному значению религиозной истины; и слъдовательно задача не въ томъ, чтобы возстановить традиціонную теологію въ ея исключительномъ значенія, а напротивъ, чтобъ освободить ее отъ отвлеченнаго догматизма, ввести религіозную истину въ форму свободно-разумнаго мышленія и геализовать ее въ данныхъ опытной науки, поставить теологію во внутреннюю связь съ философіей и наукой, и такимъ образомъ организовать всю область истиннаго знанія въ полную систему свободной и научной теософіи.

Изо всего предыдущаго должно быть ясно, что такая организація знанія не есть произвольное требованіе, но что она безусловно необходима для самаго знанія, столь же необходима для философіи и науки, какъ и для телогіи; ибо, какъ мы видъли, наука и философія

въ своей отдѣльности и отвлеченности, безъ внутренней связи съ мистическимъ знаніемъ, лишены истины и сами себя подрываютъ, теологія же безъ такой органической связи съ философскимъ и паучнымъ элементомъ, хотя и обладаетъ истинымъ содержаніемъ, но безъ той полноты и дѣйствительности, какія требуются истиной абсолютною.

Итакъ, организація всего знанія въ свободную теософію безусловно необходима. Какъ же возможна и въ чемъ собственно должна состоять такая организація?

Если истина знанія, какъ объективная, должна выражать собою истину существующаго, то правильное отношение между элементами нашего познанія возможно только, когда есть правильное отношеніе между элементами нашей дійствительности, того бытія, которое составляетъ предметъ нашего познанія. Если природное (эмпирическое) и раціоналньое начало въ нашемъ познаніи должны быть внутренно связаны съ его началомъ мистическимъ, которое въ нихъ и чрезъ нихъ должно осуществляться, то такая связь этихъ трехъ элементовъ можетъ быть достигнута только, если и въ нашемъ дъйствительномъ бытіи начало божественное посредствомъ начала человъческаго осуществляется или реализуется въ элементахъ природныхъ, какъ своей матеріи. Такая реализація божественнаго начала въ на-шей дъйствительности существуетъ въ извъстной мъръ, но эта реа-лизація только частная въ отдъльныхъ случаяхъ, вообще же боже-ственное начало не проходитъ въ нашу человъческую жизнь, а потому и не реализуется въ природъ. Уже тотъ основной фактъ, что для и не реализуется въ природъ. Уже тотъ основнои фактъ, что для насъ существуютъ внѣшнія, чуждыя намъ и случайныя для насъ вещи, что вся природа является для насъ чѣмъ-то чужимъ, роковымъ и на насъ тяготѣющимъ, вслѣдствіе чего нашъ разумъ, не находя въ этой природѣ никакого внутренняго содержанія, долженъ ограничиваться пустымъ отвлеченнымъ единствомъ, тогда какъ при нормальномъ отношеніи разумное существо наше, получая и свободно усвояя божественное содержаніе, проводило бы его и имъ объединяло бы всю множественность природнаго бытія, и это послѣднее, какъ реализованная истина, а не какъ случайный фактъ, воздѣйствуя на нашъ разумъ, давало бы ему все новое и новое содержаніе, ясное и внутренно необходимое, уже одинъ тотъ основной фактъ, что міръ, въ которомъ мы существуемъ, вижето того чтобы быть реализаціей нашего глубочайшаго божественнаго существа, есть для насъ міръ

внъшній и чуждый, очевидно, означаеть, что въ нашей дъйствительности нъть истины, что мы живемъ не въ истинъ, а потому и не познаемъ истину. Конечно, истина въчно есть въ Богъ, но поскольку въ насъ нътъ Бога, мы и живемъ не въ истинъ: не только наше познапіе ложно, ложно само наше бытіе, сама наша дъйствительность. Итакъ, для истинной организаціи знанія необходима организація дъйствишельности. А это уже есть задача не познанія, какъ мысли воспринимающей, а мысли созидающей или творчества.

Вся природа, всё эмпирическіе элементы пашего бытія должны быть организованы, должны быть внутренно подчинены нашему духу, какъ нашъ духъ долженъ быть внутренно подчиненъ божетвенному.

Если всякій дъйствительный предметь, для насъ существующій, представляеть, какъ мы знаемъ, нъкоторую организацію фактическихъ элементовъ, обусловленную иъкоторымъ частнымъ актомъ естественнаго творчества, то организація всей нашей дъйствительности есть задача творчества универсальнаго, предметъ великаго искусства — реализаціи человъкомъ божественнаго начала во всей эмпирической, природной дъйствительности, осуществленіе человъкомъ божественныхъ силъ въ самомъ реальномъ бытіи природы — свободная теургія.

Такимъ образомъ, изслъдованіе теоретическихъ элементовъ духа человъческаго приводитъ насъ только къ опредъленію задачи и общихъ принциповъ истинпаго знанія, исполненіе же этой задачи, осуществление этихъ принциповъ, то есть дъйствительная организація истиннаго знанія, какъ свободной теософіи, является обусловленною исполненіемъ другой великой задачи — организаціи самой нашей дъйствительности или реализаціи божественнаго начала въ самомъ бытіц природы. Эту задачу я опредъляю какъ задачу искусства, элементы ея нахожу въ произведеніяхъ человъческаго творчества, и вопросъ объ осуществлении истины переношу такимъ образомъ въ сферу эстетическую. Такая постановка вопроса является вполив парадоксальною. Задача искусства въ полнотъ своей, какъ свободной теургіи, состоитъ, по моему опредъленію, въ томъ, чтобы пересоздать существующую дейстентельность, на место данных внешпихь отношений между божественнымъ, человъческимъ и природнымъ элементами устаповить въ общемъ и частностяхъ, во всемъ и каждомъ, внутреннія органическія отношенія этихъ трехъ началь. Уже и въ такомъ общемъ отвлеченномъ выраженіи задача эта не только отличается отъ обще-признанныхъ задачъ искусства, но частью прямо противоположна имъ, частью же не имъетъ съ ними ничего общаго. Ибо обыкновенно задачей искусства признается или нъкоторое воспроизведеніе существующей дъйствительности, или же произведеніе такихъ идеальныхъ образовъ и формъ, которые выражаютъ только субъективное содержаніе нашего духа и его отношеніе къ природъ, не вмъя никакого дъйствительнаго вліянія на эту послъднюю.

Мић необходимо предстоитъ оправдать свой взглядъ чрезъ изслъдованіе противныхъ и указаніе ихъ несостоятельности. Это и составитъ предметъ послъдней особой части настоящаго изслъдованія.

## Заключеніе.

Въ этической части настоящаго изследованія мы пришли къ утворжденію извъстнаго порядка міровой жизни — всеединства, какъ безусловно желательнаго, мы нашли, что только такой порядокъ (опредъляющій отношенія всьхъ существь, какъ свободную теократію) можетъ заключать въ себъ верховную норму для нашей воли и дъятельности. Во второй, гносеологической части этого изслъдованія логическая необходимость привела насъ къ утвержденію того же абсолютнаго порядка мірового бытія, не какъ желательнаго только, но и какъ безусловно истиннаго или сущаго. Если изследование отвлеченныхъ началъ въ области этики привело насъ ко всеединству, какъ къ верховному требованію нравственной воли или высшему благу, то изследование отвлеченных началь въ области теоріи познанія и метафизики привело насъ къ тому же всеединству, какъ къ верховной идет ума или сущей истинъ. Но достигнутое нами поиятіе истины открыло намъ еще, что истина не только въчно есть въ Богъ, но и становится въ человъкъ, а это предполагаетъ, что въ послъднемъ она еще не есть, предполагаеть въ немъ двойственность между истиною (всеединствомъ), какъ идеаломъ, и неистиною (отсутствіемъ всеединства), какъ фактомъ или наличною дъйствительностью, — предполагаеть, что эта наша дъйствительность не соотвътствуетъ правдъ Божіей. Соотвътствіе между ними, еще не существующее, только устанавливается въ процессъ міровой жизни, поскольку истина становится въ дъйствительности.

Если въ нравственной области (для воли) всеединство есть абсолютное благо, если въ области познавательной (для ума) оно есть абсолютная истина, то осуществление всеединства во внѣшней дѣйствительности, его реализація или воплощение въ области чувствуе-

маго матеріальнаго бытія, есть абсолютная красота. Такъ какъ эта реализація всеединства еще не дана въ нашей дъйствительности, въ міръ человъческомъ и природномъ, а только совершается здъсь, и при томъ совершается посредствомъ насъ самихъ, то она является задачею для человъчества, и исполненіе ея есть искусство. Общія основанія и правила этого великаго и таинственнаго искусства, вводящаго все существующее въ форму красоты, составять третій и последній вопросъ нашего изслъдованія.

# Примъчанія.

1) Къ стр. 3. Объ удивленіи какъ началь философіи, бій уйо τὸ θαυμάζειν οι ανθοωποι καὶ νῦν καὶ τὸ ποῶτον ἤρξαντο φιλοσοφείν. Приводя это свидътельство Аристотеля объ удивленіи какъ началъ философія, я не ограничиваюсь тімь общимь смысломь, который Аристотель придаеть здёсь самому удивленію; а именю, говоря о первой философіи и опредъляя ее какъ познаніе всеобщихъ началь. имъющее чисто теоретическій, а не практическій характеръ, Аристотель указываеть, что уже первые начатки философіи происходять изъ теоретическаго интереса, въ силу котораго человъкъ въ удивленіи останавливается передъ явленіями, причины которыхъ ему неизвъстны и которыя поэтому кажутся ему странными и удивительными, и чтобы выйти изъ этого состоянія незнанія (аугола) и удивленія стремится объяснить эти явленія чрезъ изслёдованіе ихъ причинъ: бті δ'ού ποιητική (το-θετь ή σοφία μπμ πρώτη ἐπιστήμη), δήλον καὶ ἐκ τῶν πρώτων φίλοσοφησάντων, διὰ γὰρ τό θαυμάζειν οι ἄνθρωποι καὶ νῦν καὶ τὸ πρώτον ἤρξαντο ωιλοσοφεῖν, ἐξ ἀρχῆς μὲν τὰ πρὸχειρα τῶν ἀπόρων θαυμάσαντες, είτα κατά μικρόν, οὕτω προϊοντες καὶ περὶ τῶν μειζόνων διαπορήσαντες, οίον περί τε τῶν τῆς σελήνης παθημάτων καὶ τῶν περί τὸν ηλιον και περί άστρων και περί της του παντός γενεσεως. δ δ'άπορων και θαυμάζων οἶεται άγνοεῖν. διὸ καὶ φιλὸμυθος δ φιλοσοφὸς πώς ἐστιν. δ γάρ μύθος συγκείται έκ θαυμασίων. ωστ' είπες διά τὸ φευγειν τη ν άγνοιαν έφιλοσόφησαν, φανερόν, δτι διά τὸ είδεναι τὸ επίστασθαι εδίωκον, καὶ οὐ χρήσεώς τινος ξνεκεν. (Aristotelis Metaphisica, lib. A. cap. II, 15-17).

Признавая вмѣстѣ съ Аристотелемъ недоумѣніе или удивленіе передъ непонятными явленіями какъ исходную точку философіи, должно однако опредѣлить, какого рода явленія возбуждають собственно философское удивленіе и вызываютъ философское размышленіе въ отличіе отъ всякой другой познавательной дѣятельности. Ибо всякое теоретическое знаніе, всякая наука, а не философія только, происходить изъ недоумѣнія передъ непонятными явленіями и желанія объяснить ихъ. Такъ, если удивленіе возбуждено движеніемъ солнца, измѣненіями луны и чудесами звѣзднаго неба, то изъ стремленія узнать и объяснить эти удивительныя явленія происходить не

философія, а особая наука астрономія. Если наше вниманіе останавливается особенно на удивительномъ строеніи живыхъ тълъ, если мы стремимся объяснить себъ непонятныя явленія органической жизни, то и это даетъ начало не философіи, а особымъ наукамъ біологическимъ. И если вообще стремленіе познать и объяснить непонятныя явленія викшияго міра даеть начало наукамъ положительнымъ или естественнымъ, то какого рода явленія вызывають собственно философскіе вопросы и дають начало философіи? Если эта последняя не есть только итогь положительныхъ наукъ, а имееть самостоятельное значеніе, то должна быть особая область непонятнаго, вызывающая собственно философское размышленіе, и дъйствительно мы находимъ такую область въ себе самихъ, въ нашемъ внутренемъ сознаніи. Противортнія этого сознанія (которымъ обусловленъ для насъ и весь остальной міръ, всякое вмішнее бытіе) вызывають ту глубокую апорію (недоумініе), къ которой въ конці конотвишени имкинения стредения передъ явлениями вижиняго міра, и которая даеть начало философіи, какъ главной и основной отрасли знанія. Изъ такого взгляда, видящаго въ противорічняхъ внутренняго сознанія субъективную точку исхода философіи, нельзя конечно вывести всего того, что гдъ дибо или когла-либо называлось или называется философіей, но я не имъю въ виду вопросовъ терминологін, и къ тому же всякому изв'єстно, что слово философія есть одно изъ твхъ, которыми наиболве злоупотребляютъ.

2). Къ стр. 70. О совъсти. Формальный принципъ нравственности въ видъ категорическаго императива, представляющійся столь отвлеченнымъ и далекимъ отъ жизни, на самомъ дёлё есть лишь логически выведенная формула для того простого, действительнаго, господствующаго въ нравственной жизни и всемъ известнаго явленія, которое называется совистью. Въ самомъ делё, каждый разъ. когда я причинилъ вредъ или не подалъ возможной помощи какомунибудь существу, каждый разъ, когда я отнесся къ какому-нибудь существу какъ только къ средству, элоупотребилъ имъ, лаже просто остался равнодушнымъ, когда оно вызывало на участіе и я могь бы помочь ему, въ каждомъ такомъ случав я испытываю особенное душевное состояніе, сущность котораго заключается въ безусловно ясномъ и непререкаемомъ сознаніи, что я не исполниль полжнаго, или что то, чего я не сдёлаль, я должень быль сдёлать. Воть явленіе столь же замівчательное, сколько обыкновенное. Прежде всего это явление есть начто большее, нежели простой факть сознанія: оно заключаеть въ себъ влементь безусловно, совершенно одинаковый въ сознаніи ребенка и взрослаго, дикаря и образованнаго человъка. Этотъ безусловный элементъ состоитъ, разумъется, не въ фактическомъ содержаніи нравственнаго сознанія, не въ опредъленіи твхъ поступковъ, за которые намъ бываеть совестно - здесь все обусловлено степенью развитія существа, здёсь множество различій и степеней. Если при большой дикости нравовъ только убійство

кровнаго родственника или же товарища по оружію можеть вызывать въ человъкъ упреки совъсти, то на высокой степени нравственной культуры простая обида словомъ, нанесенная совершенно постороннему человъку, или отказъ помочь ему въ затрудительномъ положеніи вызываеть столь же сильно голось сов'всти, и сколько есть переходныхъ ступеней между этими двумя случаями, столько же можеть быть градацій въ объективномъ содержаніи нравственнаго сознанія, при чемъ однако не следуеть предполагать, чтобъ эти градапін соотвітствовали также ступенямъ умственнаго сознанія — разсудка нли рефлексін, — напротивъ, какъ показываетъ всеобщій опыть, прямого соотвътствія здъсь нъть, и очень часто совъсть ребенка и человъка необразованнаго является гораздо болве чуткой, нежели совъсть человъка взрослаго и высокопросвъщеннаго. Вообще же можно сказать что предълы нравственной сферы различны для каждаго человъка. и завсь поэтому нътъ вичего безусловнаго и единаго. Но безконечное разнообразіе, изм'внчивость и условность нравственныхъ предівловъ у различныхъ лицъ, народовъ и въ различныя эпохи очевидно не можеть препятствовать тому, что внутри этихъ предвловъ, въ самой правственной сферъ, каковы бы ни были ея внъшнія границы. всегда обнаруживается нівкоторый безусловный элементь, и при томъ обнаруживается двояко: по содержанію и по формъ. И во-первыхъ. по содержанію, какова бы ни была міра того злоупотребленія или того безучастія къ другому, которыя въ каждомъ частномъ случав пробуждаеть голосъ совъсти, во всякомъ случат есть именно злочнотребление или безучастие относительно другого, т. е. проявление эгоизма. отношеніе къ другому какъ къ средству только. Во всвхъ двяніяхъ, осуждаемыхъ совъстью, собственно осуждается одно: эгоизмъ. — элементь общій и постоянный, независимый оть измінчиваго и условнаго фактическаго содержанія дурныхъ поступковъ; и точно также то, что требуется совъстью, что утверждается ею какъ должное или нормальное, есть не то или другое частное нравственное правило, а нъчто всеобщее, единое и безусловное, именно альтруизмъ. - признаніе самостоятельнаго значенія за другимъ, признаніе другого цълью. Въ этомъ отношении исихологический анализъ легко различитъ совъсть отъ двухъ другихъ сродныхъ ей явленій: стыда и религіознаго cmpaxa (δεισδα μονία); ми $\ddot{b}$  можеть быть стыдно за такой поступокь, которымъ я никого не обидълъ, кромъ самого себя, показавшись напримъръ смъшнымъ въ глазахъ другихъ, — но и это не совъсть; я могу далье ощущать религіозный страхь вследствіе такого поступка, которымъ также никто не обиженъ, но который противорвчитъ моимъ собственнымъ върованіямъ въ метафизической области, - но и это не совъсть. Совъстно же намъ можеть быть только за такой поступокъ, которымъ такъ или иначе, активно или пассивно, положительили отрицательно, въ большей или меньшей мірть и степени. мы обидъли какое-нибудь другое существо, отнеслись къ нему какъ къ средству или ко внъшней веши.

Кромъ этого постояннаго признака въ своемъ предметъ, совъсть и по самой своей формъ является безусловною; она говоритъ намъ, что мы не должны поступать извъстнымъ образомъ (злоупотреблять другимъ или быть къ нему безучастнымъ), не должны безусловно, безо всякаго ограниченія, и если мы поступили вопреки этому требованію совъсти, то она и осуждаетъ насъ безъ всякихъ смягчающихъ обстоятельствъ.

Но явленіе совъсти замічательно не только по одному своему безусловному характеру, но еще болье по тому, что имъ предполагается. Въ самомъ дълъ, въ естественномъ, природномъ порядкъ совъсть и по формъ и по содержанію своему не имъетъ смысла; въ этомъ естественномъ порядкъ всякій мой поступокъ вытекаетъ изъ двиствія мотивовь на мой эмпирическій характерь (на мою натуру). и поэтому является какъ необходимый — я не могъ въ кажломъ случав поступить иначе, чвмъ поступилъ; далве, въ естественномъ порядка вса существа являются внашними другь другу, непроницаемыми другь для друга, и въ этомъ порядкъ вътъ ръшительно никакого логическаго основанія требовать, чтобы мы, вопреки естественнымъ границамъ, раздёляющимъ насъ отъ другихъ существъ. отождествляя ихъ съ собою, интересовались ими какъ собою, видъли въ нихъ цёль, а не средство только для своей деятельности. Въ естественномъ порядъв такимъ образомъ, во-первыхъ, всв наши поступки одинаково необходимы, и во-вторыхъ, эгоизмъ вполнъ законенъ. Между тъмъ и то и другое отрицается совъстью, ибо она, во-первыхъ. утверждаеть, что извъстные наши поступки вовсе не были необходимы, что мы, напротивъ, не должны были совершать вхъ; во-вторыхъ, утверждаеть, опредъляя это не-должное вообще, что эгоизмъ, хотя и совершенно естественный, безусловно незаконенъ, ненормаленъ. Такъ какъ подобныя утвержденія въ естественномъ порядкі не иміють никакого смысла, то они очевидно предполагають другой порядокъ. въ которомъ мы, во-первыхъ, внутренно и существенно связаны со всеми другими, вследствие чего альтруизмъ является возможнымъ и законнымъ, а эгоизмъ не-должнымъ, и гдв, во-вторыхъ, мы свободны оть своего эмпирического характера, отъ своей натуры и составляемъ истинное начало своихъ дъйствій. Такой сверхъестественный (говорю сверхъ-естественный) порядокъ въ области этики опредъляетсся какъ долженствующій, - онъ требуется нравственностью, опредълить же его не какъ долженствующій только, а какъ истично-сущій, можно только въ области метафизики.

3) Къ стр. 113. О безусловной свободть. Вопросъ о свободть въ точномъ выраженіи сводится къ слёдующему: есть ли самъ человъкъ причина, внутреннее начало своихъ дъйствій, или же онъ въ нихъ опредъляется чтъмъ-нибудь постороннимъ? (Чтъмъ именно — это первоначально является безразличнымъ.) Поэтому, если мы признаемъ, что человъкъ въ своихъ дъйствіяхъ не опредъляется эмпирическими условіями внъшняго міра явленій, что онъ свободенъ отъ матеріаль-

наго бытія или природы, то этимъ вопросъ еще не разрѣшается вполнѣ, ибо, будучи независимымъ отъ матеріальныхъ причинъ, будучи свободнымъ по отношенію къ природѣ, человѣкъ можетъ быть въ безусловной зависимости отъ какого-нибудь метафизическаго закона, можетъ всецѣло опредѣляться волей высшаго существа. Дѣйствительно же свободнымъ онъ можетъ быть признанъ только въ томъ случаѣ, если онъ въ своемъ внутреннемъ бытіи или существенной волѣ не опредѣляется всецѣло ни природою, ни Богомъ. Такимъ образомъ окончательное разрѣшеніе вопроса о свободѣ зависитъ отъ того, какія отношенія должны мы признать между человѣкомъ и Божествомъ, а это предполагаетъ истинное знаніе о послѣднемъ; слѣдовательно, окончательное разрѣшеніе вопроса необходимо переносится въ область метафизики и теологіи.

4). Къ стр. 191. Объ основномъ заблуждении Канта. Увъренность, что извъстныя метафизическія истины, не имъющія оправданія въ разумъ теоретическомъ, могутъ основываться на разумъ практическомъ, какъ необходимыя слъдствія нѣкоторыхъ нравственныхъ требованій — эта увъренность имъстъ весьма важное значеніе для всей философіи Канта и составляеть, можно сказать, его основное заблужденіе. Наиболъе мъткую характеристику этого заблужденія я нахожу въ слъдующихъ словахъ Виттенбаха, приводимыхъ Максомъ Мюллеромъ (Hibbert's lectures on religion):

"Non consentaneus sibi est Kantius in eo, quod, quum categorias a priori intelligibiles et antiquiores esse experientia statuit, ab his ullum progressum ad nova intelligibilia concedit. Tum quod illa tria placita, Dei, immortalitatis, libertatis, ex metaphysica ad ethicam, ex theoretica ratione ad practicam relegat, non modo haec ipsa placita labefactat, ex lucido firmoque intelligentiae fastigio in lubricam et confusam interni sensus latebram rejiciens sed  $doulooó\phi m_{\varsigma}$  agit et pisum primum philosophiae officium negligit. Theoretica dogmata ex practico ducuntur contra naturam philosophiae, cujus est practica ex theoretico ducere. Illa tria theoretica dogmata longe dilucidiora et minus incerta sunt, quam ille sensus moralis dubius et controversus, novo habitu imperatorio, inbudito nomine imperativi categorici in scenam revocatus et productus. Nonne hoc est Deum ex machina inducere?" (Opuscula, I, p. 190).

5) Къ стр. 192. О скептициямъ. Переходя къ изслъдованію вопроса объ истинномъ знаніи, мы должны упомянуть о томъ направленіи или о томъ настроеніи ума, которое заранѣе отрицаєть самую возможность истиннаго знанія. Вполнѣ послѣдовательный, безусловный скептицизмъ, какъ было уже давно замѣчено, не можеть быть устраненъ никакимъ разсужденіемъ, ибо онъ прежде всего сомнѣвается въ силѣ разсужденія, не признаетъ обязательной достовѣрности человѣческаго мышленія. Но такой безусловный скептицизмъ и не нуждается въ постороннемъ опроверженіи, ибо онъ самъ себѣ противорѣчитъ и самъ себя подрываетъ. Ибо очевидно и также было уже давно и многими замѣчено, что для такого безусловнаго скепти-

цизма представляется слёдующая неизбёжная дилемма: или достовърность мышленія отрицается на какихъ-нибудь разумныхъ основаніяхъ, но если такъ, то тёмъ самымъ признается достовърность разума и безусловный скептицизмъ исчезаетъ, или же достовърность мышленія отрицается безо всякихъ разумныхъ основаній, и въ такомъ случав это есть произвольное утвержденіе, не заслуживающее никакого вниманія.

Но если такимъ образомъ скептизмъ безусловный очевидно несостоятеленъ и потому никогда не раздѣляцся серьезными умами,
то есть скептицизмъ менѣе послѣдовательный, но болѣе благоразумный, — скептицизмъ условный, не сомнѣвающійся въ возможности
познанія вообще, но ограничивающій достовѣрное познаніе весьма
тѣсными предѣлами, допускающій познаніе только о явленіяхъ, а не
о существѣ вещей, только объ относительномъ бытіи, а не объ истинно сущемъ. Такой условный скептицизмъ, признающій познаніе физическое или феноменальное, но отвергающій достовѣрность всякаго
метафизическаго познанія, какъ невозможнаго, представляетъ собою
собою воззрѣніе весьма распространенное, и явяется при этомъ въ
двухъ видахъ: въ видѣ популярнаго мнѣнія, опирающагося на такъ
называемый здравый смыслъ, и затѣмъ въ видѣ научно-философской
теоріи, опирающейся на анализъ познанія.

Что касается до перваго, популярнаго скептицизма, то онъ сволится къ утвержденію, что мы по ограниченности нашего ума не можемъ имъть никакого върнаго познанія о существъ вещей, слъдовательно, никакого центральнаго и никакого цельнаго познанія: in's Innre der Natur dringt kein erschaffner Geist. Но откуда мы можемъ знать, что умъ человъческій ограничень? Очевидно или изъ опыта, или a priori. Опыть же туть можеть быть или личный, или историческій. Но личный опыть въ данномъ случав очевидно можеть имъть только личное и примъненіе. Поэтому болье разсудительные изъ популярныхъ скептиковъ, умалчивая о личномъ опытъ, ссылаются прямо на исторію. "Историческій опыть доказаль, что умъ человъческій не способенъ ни какому вірному познанію о существі вещей. ни къ какой дъйствительной метафизикъ" 102. Пусть такъ! Но всякій опыть относится къ извъстному ряду явленій въ извъстное данное время и никакъ не можетъ имъть безусловно всеобщаго значенія. Такимъ образомъ, основываясь на историческомъ опытъ, мы могли бы пожалуй утверждать, что умъ человъческій въ своемъ прошедшемъ развитіи и до настоящей минуты не имблъ успбха въ изысканіи метафизической истивы. Но такъ какъ мы ръшительно не знаемъ, въ какомъ отношении прожитое уже человъчествомъ время находится ко времени для него предстоящему, то заключение отъ неудачи въ прошедшемъ къ безусловной неспособности можетъ въ настоящемъ

<sup>102</sup> Употребляю эдёсь слово "метафизика" съ томь смыслё, въ какомь оно обык новенно принимается популяривые скептицизмемь, а именно въ значеніи всякаго познанія о существё вещей, всякаго трансцендентавго познанія.

случав оказаться столь же неосновательнымъ, какъ если бы мы, видя трехмъсячнаго ребенка, стали утверждать, что онъ совершенно неспособенъ говорить, потому что до сихъ поръ не могъ признести ни слова. Такъ какъ намъ совершенно ничего неизвъстно объ относительномъ возрастъ человъчества, то мы не имъемъ права отрицать. что его предполагаемая неспособность къ метафизическому познанію, можеть быть того же рода, какъ неспособность говорить у трежмъсячнаго ребенка. Но разъ мы должны допустить, что въ некоторой фазъ развитія человъчества, въ какомъ-нибудь неопредъленномъ будущемъ, оно можетъ быть способно къ метафизическому познанію. то какъ можемъ мы быть увърены, что это будущее уже не наступаеть въ данную минуту? Такимъ образомъ на основании историческаго опыта мы не можемъ утверждать решительно ничего достовърнаго относительно способности или неспособности человъческаго ума къ метафизикъ. Или можетъ быть эта неспособность, эта ограниченность человъческаго ума выводится не изъ опыта, а должна быть признана какъ присущая самой его природъ, лежащая въ его внутренней сущности и потому безусловно необходимая? Но такое утвержденіе уже предполагаеть, что намъ изв'яства сущность человъческаго ума - ибо иначе мы не можемъ знать, что свойственно ему по существу, - предполагаеть, следовательно, познаніе о некоторой сущности, то есть метафизическое познанів. Такимъ образомъ адъсь на нъкоторомъ метафическомъ познаніи основывается отрицаніе всякой метафизики, и аргументь самъ себя уничтожаеть.

Переходя теперь къ болъе строгому, школьному скептициаму, легко видъть, что онъ долженъ представиться въ трехъ видахъ, смотря по тому, берется ли за исходную точку предметъ познанія, то есть въ данномъ случав истинно сущее какъ абсолютное начало, или же познающій субъектъ, или наконецъ природа самаго познанія въ его дъйствительности. Во всѣхъ этихъ трехъ видахъ, какъ будетъ сейчасъ показано, скептицизмъ аргументируетъ на основаніи извъстныкъ предваятыхъ идей или рetitiones principii и является такимъ образомъ не болъе какъ предразсудкомъ.

Первый видъ скептическаго аргумента сводится къ утвержденію, что предполагаемый предметъ всякой метафизики какъ Ding an sich или сущее само по себъ, есть нѣчто по природъ своей непозваваемое, такъ какъ мы очевидно можемъ познавать только явленіе, то есть то, что намъ является, существуетъ относительно насъ или для насъ какъ другого, — а не сущее само въ себъ. Это утвержденіе основывается очевидно на томъ предположеніи, что сущее само по себъ или Ding an sich не можетъ быть вмъстъ съ тъмъ и явленіемъ, то есть существовать для другого. Между тъмъ это есть только предвятая идея. Чтобъ утверждать неявляемость и слъдовательно непознаваемость истинно-сущаго, необходимо имъть нъкоторое опредъленное понятіе о немъ, и если невозможно овладъть его положительной идеей прежде дъйствительнаго познанія о немъ, то есть прежде опредълен-

ной и полной метафизической системы, то во всякомъ случав возможно и должно дать ему предварительно нъкоторое общее, относительное определение, карактеризующее его не въ немъ самомъ, а только по отношенію къ тому, что мы уже знаемъ, что дано намъ въ нашемъ опытъ, то есть, по отношенію къ наличному феноменальному бытію. И здёсь мы должны дать истинно-сущему двоякое определеніе. Во-первыхъ, мы опредвляемъ его какъ то, что не есть настоящее феноменальное бытіе. Это очевидно само собою. Но это не есть выражаеть не безусловную противоположность, а только различіе или частную противоположность (въ томъ смыслъ, какъ мы можемъ сказать, напримъръ, что животное не есть растеніе). Въ самомъ дълъ. различая метафизическое существо оть даннаго феноменальнаго бытія, мы должны тёмъ не менёе допустить между ними нёкоторое необходимое соотношение и сказать, во-первыхъ, что истинно-сущее есть абсолютная основа всякаго феноменальнаго бытія. Ибо самое понятіе этого последняго предполагаеть, что оно не содержить въ себе своей подлинной основы (такъ какъ оно было бы тогда не явленіемъ, а сущностью) и слёдовательно имееть эту подлинную основу въчемънибудь другомъ, что уже не есть явленіе или видимость, а истинюсущее. Но если метафизическое существо опредвляется какъ абсолютная основа всёхъ явленій, то оно уже не можеть пониматься какъ сущее въ себъ или о себъ исключительно (Ding an sich Канта). какъ нъчто абсолютно простое и безразличное, - за нимъ уже утверждается нъкоторое отношение къ другому и при томъ отношение опрелъленное и сложное; ибо если мы не хотимъ разсуждать о пустыхъ отвлеченныхъ понятіяхъ, то не должны разумъть метафизическое сушество какъ только общую основу феноменальнаго бытія in abstracto: мы должны разсматривать его какъ дъйствительную основу дъйствительных явленій во всемъ ихъ безконечномъ многообразіи; другими словами, истинно-сущее должно содержать въ себв положительное начало всъхъ особенныхъ формъ и свойствъ нашего дъйствительнаго міра, оно должно обладать въ превосходной степенивсею его полнотою и реальностью. Такимъ образомъ по самому общему опредъленію метафизическаго существа оно не можеть быть только простымъ и безразличнымъ Ding an sich, но какъ дъйствительная основа или положительное начало встхъ явленій должно извъстнымъ образомъ заключать въ себъ всю относительныя формы и реальности нашего дъйствительнаго міра и еще неопредъленное множество другихъ формъ и реальностей (ибо нашъ феноменальный міръ не есть что-нибудь законченное: постоянно возникають новыя явленія, приствительное начало которыхь должно лежать въ метафизической сферв). А если такъ, то между извъстнымъ намъ феноменальнымъ міромъ и міромъ метафизическимъ какъ его подлинной основой должно быть опредъленное соотвътствіе, на чемъ и утверждается возможность метафизического позначія.

Когда говорять, что мы можемъ познавать только явленія н

никакъ не сущее въ себъ, то предполагаютъ между тъмъ и другимъ безусловную отдъльность, не допускающую никакого общенія. Но именно это предположение не только лишено всякаго основания, но и совершенно нелъпо. Явление есть явление чего-нибудь, но чего же оно можеть быть явленіемъ какъ не сущаго въ себъ? Ибо все есть или въ себъили въ другомъ-сущее или явленіе. Очевидно, что мы можемъ вообше знать только то, что обнаруживается или является для насъ какъ другого, однимъ словомъ, то, что есть явленіе, - быть явленіемъ и быть познаваемымъ значитъ одно и то же, — но именно поскольку явленіе есть не что иное какъ обнаруженіе или познаваемость сушаго въ себъ, то, познавая явленіе, мы тъмъ самымъ имъемъ нъкоторое познаніе этого сущаго, обнаруживающагося въ явленіи. Совершенно очевидно, что наше познаніе не можеть содержать это сущее въ самомъ его подлинномъ бытіи или матеріально, такъ же какъ изображеніе въ зеркаль не содержить въ себь матеріально изображаемаго предмета, ибо тогда они были бы тождественны и не было бы уже изображенія. Но какъ этотъ образъ въ зеркаль тымь не менье паеть намъ истинное представление о самомъ предметь, поскольку онъ можеть быть отражень, то есть въ его формв, такъ точно и наше познаніе, хотя не можеть обнимать метафизическое существо въ его внутренней действительности или субъективномъ содержаніи, темъ не менье можеть и должно быть адэкватнымъ отраженіемь этого существа въ его формъ или объективномъ содержаніи, которое и есть не что иное какъ обнаружение или бытие для другого той внутренней сущности, недоступной въ себъ самой. Такимъ образомъ утвержденіе, что мы познаемъ только явленія, въ указанномъ смыслі боліве чімъ върно - оно есть тождесловіе и значить только, что мы познаемъ познаваемое, и что познаваемость или объективное бытіе существа, его бытіе для другого не есть то же, что его субъективное бытіе въ себъ самомъ. — Понятіе явленія какъ обнаруженія или видимости предполагаеть два термина: существо являющееся и другое, для котораго или которому оно является, и очевидно, что по ихъ взаимному отношенію явленіе можеть быть болье или менье прямымъ выраженіемъ являющагося, но во всякомъ случав оно есть отношеніе, бытіе для другого. Эти замъчанія позволяють намъ дать возможно точное логическое определение того, что называется сущимъ въ себъ (ап sich) и явленіемъ. Подъ явленіемъ я разуміню познаваемость существа, его предметность или бытіе для другого; подъ сущимъ въ себъ или о себъ разумъю то же самое существо, поскольку оно не относится къ другому, то есть въ его собственной подлежательной лействительности. Отсюда прямо вытекаетъ соотносительность этихъ категорій и совершенная возможность приписывать одну изъ нихъ метафизической сущности исключительно, а другую столь же исключительно міру нашего дійствительнаго опыта, отділяя такимъ образомъ эти двъ области и дълая одну безусловно недоступною для другой. Отсюда же слёдуеть, что различие между нашимъ обыкновен-

нымъ познаніемъ и познаніемъ метафизическимъ можетъ быть только относительное или степенное. Если бы наше обыкновенное познаніе могло относиться только къ явленіямъ какъ такимъ, исключая всякую связь съ являющимся, и метафизическое познаніе было бы познаніемъ сущаго въ себъ какъ такого, то есть непосредственно, исключая всякое явленіе или обнаруженіе, тогда между ними дъйствительно не было бы ничего общаго. Но такъ какъ непосредственное познаніе сущаго, то есть его познаніе помимо его познаваемости или предметности, есть очевидная нельпость, и такъ какъ съ другой стороны во всякомъ познаніи явленія мы познаемъ болже или менте являющееся существо, ибо въ противномъ случав явленіе существовало бы само по себъ, что также нелъпо, то отсюда слъдуеть, что всякое дъйствительное познаніе какъ физическое, такъ и метафизическое есть, матеріально говоря, познаніе сущаго въ его явленіяхь. и разница можеть заключаться только въ томъ, что иныя явленія представляють болье близкое и совершенное обнаружение сущаго, чымь другія. Если же нужно указать опредбленное различіе между познаніемъ физическимъ и метафизическимъ, то мы скажемъ, что это послъпнее имъетъ въ виду сущее въ его прямомъ и цъльномъ обнаружени. тогда какъ физическія наши знанія имфють дфло только съ частными и вторичными явленіями сущаго.

Второй видъ скептическаго аргумента, исходящій изъ познаюшаго субъекта, сводится къ утвержденію, что нашъ умъ какъ познающій подлежить извістнымь необходимымь формамь и категоріямъ, изъ которыхъ онъ не можеть выйти и слёдовательно никогда не можеть достигнуть познанія о самомъ сущемъ, независимомъ отъ тъхъ субъективныхъ формъ и категорій нашего ума. Здесь мы опять находимъ недоразумвніе и предвзятое мивніе. Что все наше вившнее познаніе, все, что дано въ нашемъ физическомъ опыть, слъдовательно, весь нашъ физическій міръ опредъляется формами и категоріями познающаго субъекта - это великая и неопровержимая истина. Что наше пространство и время (не говоря уже о категоріяхъ нашего разсудка) въ своей данной дъйствительности принадлежать познающему субъекту, а не вещамъ вив его — это истина, столь же несомивная. сколько и важная, какъ мы впоследствій убедимся, и ясное развитіе этихъ истинъ составляеть въчную заслугу основаннаго Кантомъ идеализма. Но что указанныя формы по самой природть своей, ipso genere субъективны, то есть что наше пространство и время и категоріи нашего разсудка не могутъ имъть ничего себъ соотвътствующаго за предълами нашего субъекта и его познанія — такое утвержденіе не только не доказано, но ни Канть, ни его последователи даже не пытались его доказать по очевидной невозможности это сдёлать, тогда какъ противное предположение болъе чъмъ въроятно; что метафизическая существенность не опредъляется нашима актуальнымъ пространствомъ и нашимъ актуальнымъ временемъ, это очевидно; но подлежить ли она или нать этимь и другимь формамь вообще, то есть

имъетъ ли она въ себъ что-нибудь имъ соотвътствующее или нътъ это совершенно другой вопросъ; и мы видъли, что самое общее опредъленіе метафизическаго существа требуетъ допустить, что оно извъстнымъ образомъ обладаетъ всъми относительными формами нашего міра. Во всякомъ случав, какъ только нельзя доказать, что формы нашего познанія субъективны безусловно, то есть по самой своей природъ, то общая возможность метафизическаго познанія со стороны субъекта является допущенной.

Третій видь скептическаго аргумента утверждаеть, что такъ какъ все дъйствительное солержание нашего познания сводится къ нашимъ представленіямъ или къ состояніямъ нашего сознавія, а метафизическая сущность не можеть быть нашимъ представленіемъ, то слъдовательно она для насъ непознаваема. Не подлежитъ никакому сомнънію, что мы можемъ познавать только въ своихъ собственныхъ представленіяхъ или состояніяхъ нашего сознанія; но эти наши представленія не могуть быть сами по себ'в -- они предполагають кром'в своего субъекта еще опредъляющую объективную причину и суть сами не что иное какъ только познаваемость этой причины. Съ другой стороны должно зам'ятить, что такъ какъ всякое явленіе есть бытіе существа для другого или представление этого существа другимъ, то утвержденіе, что метафизическое существо не можеть стать представленіемъ или состояніемъ сознанія другого, равносильно утвержденію, что оно вообще не можеть проявляться или обнаруживаться, то есть становиться для другого. Но, во-первыхъ, это противоръчитъ самому опредъленію метафизическаго существа, а во-вторыхъ, такъ какъ явленіе вообще не можеть быть само по себв, но необходимо есть явленіе сущаго, то утверждать непроявляемость сущаго значить просто отрицать само бытіе явленій, что уже совершенно нелъпо.

Изъ всего предыдущаго слёдуетъ, что истинно-сущее не есть исключительно простая и безразличная субстанція, но что оно обладаетъ всёми силами дёйствительнаго и полнаго бытія: что явленія не могуть быть отдёлены отъ сущаго и что оно въ нихъ болѣе или менѣе познается; что субъективное бытіе нашихъ познавательныхъ формъ не мёшаетъ имъ соотвётствовать независимымъ реальностямъ за предёлами познающаго субъекта; что, наконецъ, если всё элементы нашего познанія суть представленія или образы, то ими представляется или изображается сущее, а слёдовательно чрезъ нихъ оно и можетъ познаваться. А все это сводится къ тому, что познаніе объ истинно-сущемъ или о существѣ вещей, какъ со стороны познаваемаго предмета, такъ со стороны познающаго субъекта, а равно и по природѣ самаго познанія должно быть признано возможнымъ, что и требовалось показать.

6) Къ стр. 227. О научномъ атомизмъ. Одинъ изъ наиболъе выдающихся представителей атомизма въ естествознании и въ философіи — Фехнеръ слъдующимъ образомъ резюмируетъ все, что

можеть быть признано положительной наукой относительно ато мовъ.

"Die wägbare Materie ist räumlich in discrete Theile getheilt zu denken, wozwischen eine unwägbare Substanz (Aether) sich findet, über deren Natur und Verhältnisse zur wägbaren Materie zwar noch nach vieler Hinsicht *Unsicherheit besteht*, die aber jedenfalls nicht minder als jene räumlich zu localisiren und in discrete Theile getheilt zu denken ist, wozwischen nun entweder ein absolut leerer Raum besteht oder nur ein Etwas ist was keinen Einfluss mehr auf die physischen Erscheinungen hat.

"Sämmtliche kleinste Theile (Atome), sowohl die den Wägbaren als Unwägbaren angehören, stehen durch Kräfte mit einander in Beziehung und gehorchen denselben allgemeinsten Cesetzen des Gleichgewichts und der Bewegung, die in jeder exacten Mechanik für grosse und kleine, wägbare und unwägbare Massen als in Eins geltend aufgestellt werden. Die letzten Atome sind entweder an sich unzerstörbar oder es sind wenigstens im Bereiche der Physik und Chemie keine Mittel gegeben, sie zu zerstören, und liegen keine Gründe vor, eine je eintretende Zerstörung oder Verflüssigung derselben anzunehmen.

"Von diesen letzten Atomen vereinigen sich im Gebiete des Wägbaren mehr oder weniger zu kleinen Gruppen (sog. Moleculen oder zusammengesetzten Atomen), die weiter von einander entfernt sind, als die Atomen jeder Gruppe für sich; eine Stufenleiter, die sich noch höher bauen kann, so dass kleinere Gruppen sich abermals zu grössern vereinigen. Diese zusammengesetzten Atome, Molecule, können allerdings disaggregirt werden und ihre Bestandatome sich in neuen Verbindungen zusammenstellen.

"Vom Abstande der letzten Atome ist nur so viel gewiss, dass er sehr gross im Verhältniss zu den Dimensionen der betreffenden Atome. Von den absoluten Dimensionen der Atome, ja ob die letzten Atome angebbare Dimensionen haben, ist nichts bekannt.

"Den Moleculen oder zusammengesetzten Atomen kann eine bestimmte Gestalt als Umriss der von ihnen befassten Gruppe beigelegt werden, von der Gestalt der letzten Atome ist nichts bekannt.

"Die Kräfte der Atome sind theils anziehender, theils abstossender Natur; mindestens ist es bis jetzt noch nicht geglückt, sie auf bloss anziehende zurückzuführen. Sie wirken nach Functionen der Distanz der Theilchen. Das genaue Gesetz der Kräfte ist nicht bekannt". ("Über die physicalische und philosophische Atomenlehre", von C. Th. Fechner, 2. Auflage, Leipzig 1863, crp. 93—95.)

Изъ приведеннаго ясно, что признаваемыя наукою послёднія частицы вещества не имёють никакого положительнаго опредъленія и то, что Фехнеръ называеть physicalische Atomonlehre, сводится, какъ онъ это и самъ признаеть въ другихъ мёстахъ (стр. 74, 75), къ утвержденію, что дёлимость или раздёльность вещественныхъ тёль идетъ и за предёлы нашихъ чувствъ и даже за предёлы микроско-

пическаго анализа, такъ что и такія тіла, которыя для нашихъ чувствъ, хотя бы и вооруженныхъ микроскопомъ, являютъ непрерывный составъ, напр. золото или стекло, на самомъ ділів состоять изъ раздівльныхъ частицъ, такъ какъ безъ этого предположенія невозможно удовлетворительное объясненіе нівкоторыхъ физическихъ явленій. Противъ такого утвержденія нітъ ни возможности, ни надобности возражать съ какой бы то ни было философской точки зрівнія, но такое утвержденіе и не составляеть атомизма въ точномъ смыслів, такъ какъ о природів этихъ послівднихъ частицъ науків ничего неизвітство и даже наука не исключаеть и того воззрівнія, по которому эти послівдніе элементы вещества сводятся къ центрамъ силъ, какъ это допускаеть самъ Фехнеръ (стр. 88), а также другіе ученые.

"Par cela même qu'il n'y a pas de limites possibles à la petitesse que l'on peut assigner aux molécules des corps, n'est il pas plus simple, plus naturel, plus élégant, de considerer les dernières molécules des corps comme dépourvues de dimensions, ainsi que Mm. Ampère et Cauchy l'ont admis ou mieux de les réduire à de simples centres d'action, comme l'a fait M. Farabay?" (Sequin y Фехнера, стр. 233.)

7) Къ стр. 227. Динамическій атомизма Босковича. Теорія Босковича, на котораго Фехнеръ не совсёмъ правильно ссылается въ подтвержденіе своего ученія о простых атомахъ, можеть быть скорье названа динамическимъ атомизмомъ, ибо все содержаніе признаваемыхъ Босковичемъ физическихъ точекъ сводится къ дъйствующимъ силамъ:

Veram et positivam quandam indivisibilis et inextensi puncti ideam poterimus nobis comparare ope geometriae... Post hujus modi ideam acquisitam illud unum intererit inter geometricum punctum et punctum physicum materiae, quod hos secundum habebit proprietates reales vis inertiae et virium illarum activarum, quae cogent dua puncta ad se invicem accedere vel a se invicem recedere, unde flet, ut ubi satis accesserint ad organa nostrorum sensuum, possint in iis excitare motus, qui propagati ad cerebrum perceptiones ibi eliciant in anima, quo pacto sensibilia erunt abeoque materialia et realia non pure imaginaria. (Theoria philosophiae naturalis reducta ad unicam legem virium in natura existentium, auctore P. Rogerio Josepho Bescovich, S. J. Venetiis 1763. § 136.)

8) Къ стр. 229. Теорія простыхъ атомовъ Фехнера. Въ философ ской части своего сочиненія Фехнеръ развиваеть теорію безусловно простыхъ, т. е. совершенно лишенныхъ всякаго протяженія, а потому и совершенно неділимыхъ элементовъ вещества, которые занимаютъ однако опреділенное місто въ пространстві (стр. 153 и др.) и такимъ образомъ составляють наполняющее пространство или разсілянное въ пространстві вещество. Несмотря на все свое остроуміе, фехнеръ не показываеть однако логической возможности такихъ атомовъ и не устраняеть того явнаго противорічія, какое представляєть безусловно

непротяженная единица, занимающая однако нѣкоторое дѣйствительное мѣсто; ибо ясно, что подъ дѣйствительнымъ мѣстомъ можно разумѣть только извѣстное ограниченіе пространства, т. е. вѣкоторое опредъленое протяженіе. Математическая точка очевидно не можетъ существовать сама по себъ въ дѣйствительномъ пространствѣ; ибо такая точка, лишенная безусловно всякаго протяженія и слѣдовательно не ограничивая собсю никакого пространства, ничѣмъ не выдѣлялась бы изъ окружающей ее пустоты. Физическая же точка по необходимости представляетъ собою уже нѣкоторую сферу, хотя бы самыхъ ничтожныхъ размѣровъ, ограничивающую пространство по тремъ измѣреніямъ, т. е. физическая точка есть уже нѣкоторое тѣло. хотя бы и безконечно малое.

- 9) Къ стр. 268. О формальномъ характерт разума. Признаніе самостоятельнаго рапіональнаго (умозрительнаго) элемента въ человъческомъ сознаніи не имъетъ никакой прямой связи съ ученіемъ о такъ называемыхъ врожденныхъ идеяхъ, согласно которому нашъ разумъ самъ по себъ уже обладаетъ нъкоторымъ опредъленнымъ содержаніемъ, нівкоторымъ запасомъ готовыхъ идей помимо всякаго опыта. Разсматривать эту теорію здісь ніть ни міста, ни надобности, такъ какъ та логическая самостоятельность разума, которую мы нашли необходимымъ признать, не имъетъ ничего общаго съ врожденными идеями. Въ самомъ дълъ чисто-логическое значеніе извъстныхъ мыслей, дълающее, ихъ независимыми отъ всякой эмииріи, состоитъ вовсе не въ томъ, что эти мысли присущи или врождены нашему разуму, а въ томъ, что если разумъ ихъ мыслить, то мыслить ихъ съ необходимостью, другими словами, это значение состоить только въ ихъ форми; чисто логическая или умозрительная истина относится не къ существованію изв'ястныхъ состояній сознанія, а къ ихъ определенному соединенію въ нашемъ умф, при чемъ безусловное постоянство этого соединенія, дающее ему силу закона, не можетъ быть, какъ мы видъли, выведено эмпирически, не можетъ происходить изъ повторенія случайной ассоціаціи представленій.
- 10) Къ стр. 274. О классификаціи наукъ. Представленный рядъ наукъ по восходящей сложности и нисходящей общности изучаемыхъ явленій есть классификація, наиболье соотвътствующая точкъ зрънія позитивизма. Сродный характеръ имъетъ другая классификація, предложенная Гербертомъ Спенсеромъ и раздъляющая всъ науки на три группы: науки абстрактныя, абстрактно конкретныя и конкретныя. Основываясь на такомъ внѣшнемъ и безсодержательномъ признакъ, какъ большая и меньшая сложность, большая и меньшая от влеченность предмета, подобныя классификаціи очевидно не могутъ представить настоящую всесторовнюю систему знаній, не говоря уже о томъ, что по исключительности и ограниченности своего принципа подобныя схемы наукъ не соотвътствують даже дѣйствительному объему человъческаго знанія; настоящая же система наукъ, не ста-

вящая ихъ во внёшній рядъ по какому-нибудь элементарному и простому признаку, а опредёляющая то существенное отношеніе, въ которомъ онё находятся между собою по самому своему содержанію, какъ члены одного умственнаго организма, — такая положительная система наукъ очевидно возможна только на основаніи такого общаго принципа, который обнималъ бы собою всё существенныя стороны человёческихъ знаній, заключая въ себё ихъ внутреннюю связь или общій смыслъ (ratio).

## Приложеніе.

Формальный принципъ нравственности (Канта) — изложеніе и оцѣнка съ критическими замѣчаніями объ эмпнрической этикѣ 108.

#### T.

Задача философской этики не можеть состоять только въ томъ, чтобы, выразивъ въ краткой формуль общее количество моральныхъ дъйствій, констатировать затъмъ ихъ дъйствительность и, наконецъ, свести ихъ къ одному коренному факту, какимъ въ господствующихъ системахъ эмпирической этики признается фактъ симпатіи или состраданія. Что существують справедливыя и человъколюбивыя дъйствія и что внутреннее естественное основаніе ихъ заключается въ состраданіи или симпатіи, для убъжденія въ этомъ достаточно простого житейскаго опыта и обыкновеннаго здраваго смысла, слъдовательно, философское изслъдованіе нравственности не можеть имъть только эту задачу. Оно требуеть не констатированія этихъ общензвъстныхъ и несомнънныхъ фактовъ, а ихъ объясненія.

Фактически намъ даны два рода человъческой дъятельности. Одинъ изъ нихъ, именно тотъ, въ которомъ имъется въ виду благо другихъ, мы признаемъ нравственно добрымъ, долженствующимъ быть, то есть нормальнымъ; другой, именно тотъ, въ которомъ имъется въ виду исключительное свое благо, мы признаемъ, напротивъ, нравственно дурнымъ, не должнымъ, или не нормальнымъ 104. Вотъ настоящее Datum этики, бті, — то, что предстоитъ объяснить; Quaesitum же ея, то есть требуемое объяснене этого даннаго, этого факта, должно очевидно состоять въ томъ, чтобы показать разумное,

<sup>100</sup> Изъ не находящейся болье въ обращени диссертація "Критека отвлеченныхъ началь", воспроизводимая здёсь (съ поправками) часть этой книги писана около 20 лёть тому назадъ, когда авторъ въ вопросахъ чисто философскихъ находился подъпреобладающемъ вдіяніемъ Канта и отчасти Шопенгауэра.

<sup>104</sup> Помимо дъйствій нравственно безразличныхъ, вовсе сюда не относящихся, здъсь не затрогиваются также области религіозной и аскетической правотвенности, которымъ на эмперическая, ни часто формальная этика не отводятъ должнаго мъста.

внутренно обязательное основаніе такого фактическаго различенія, то есть показать почему перваго рода д'аятельность есть долженствующая быть или нормальная, а второго н'атъ. Вотъ настоящее διότι, почему этики.

Само эмпирическое основаніе этики, ближайшій источникъ моральной діятельности — состраданіе, есть опять только факта человіческой природы. Такой же и еще боліве могущественный факть есть эгонамъ — источникъ діятельности антиморальной. Если такимъ образомъ та и другая діятельность одинаково основываются на коренныхъ фактахъ человіческой природы, то здівсь еще не видно, почему одна изъ нихъ есть нормальная, а другая ненормальная. Фактъ самъ по себів или какъ такой не можетъ быть ни лучше, ни хуже другого.

Такъ какъ эгоизмъ или стремленіе къ исключительному самоутвержденію есть такое же непосредственное свойство нашей психической природы, какъ и противоположное чувство симпатіи или альтруизма, то съ точки зрѣнія человѣческой природы (эмпирически данной) эгоизмъ или альтруизмъ, какъ два одинаково реальныя свойства этой природы, совершенно равноправны, и слѣдовательно та мораль, которая не знаеть ничего выше наличной человѣческой природы, не можетъ дать раціональнаго оправданія тому преимуществу, которое на самомъ дѣлѣ дается одному свойству и вытекающей изъ него дѣятельности передъ другимъ.

Но, говорять, и не нужно никакого раціональнаго оправданія, никакой теоретической обосновки для нравственнаго начала. Постаточно непосредственнаго нравственнаго чувства или интуитивнаго различенія между добромъ и зломъ, присущаго человъку, другими словами: достаточно морали какъ инстинкта, нътъ надобности въ морали какъ разумномъ убъжденіи. Не говоря уже о томъ, что подобное утвержденіе, очевидно, не есть отвіть на основной теоретическій вопросъ этики, а простое отрицание самаго этого вопроса, - помимо этого ссылка на инстинкть въ данномъ случав лишена даже практическаго смысла. Ибо извъстно, что для человъка общіе инстинкты совершенно не имъютъ того безусловнаго, опредъляющаго всю жизнь значенія, какое они, безспорно, им'єють для другихь животныхь, находящихся подъ неограниченною властью этихъ инстинктовъ, не допускающею никакого уклоненія. У ніжоторых в на этих животныхъ мы находимъ особенно сильное развитіе именно соціальнаго или альтруистическаго инстинкта, и въ этомъ отношении человъкъ далеко уступаетъ, напримъръ, пчеламъ и муравьямъ. Вообще если имъть въ виду только непесредственную или инстинктивную нравственность, то должно признать, что большая часть низшихъ животныхъ гораздо нравственнъе человъка. Такая пословица, какъ "воровъ ворону глазъ не выклюетъ", не имфеть никакой аналогіи въ человъчествъ. Даже широкая общественность человъка не есть прямое сладствіе соціальнаго инстинкта въ нравственномъ альтруистическомъ смыслв; напротивъ, большею частью эта внашняя общественность по психическому своему источнику имаетъ скорае антиморальный и анти-соціальный характеръ, будучи основана на общей вражда и борьба, на насильственномъ и незаконномъ порабощеніи и эксплоатаціи однихъ другими; тамъ же, гда общественность дайствительно представляетъ нравственный характеръ, это имаетъ другія, болае высокія основанія, нежели природный инстинктъ.

Во всякомъ случав, нравственность, основанная на непосредственномъ чувствв, на инстинктв, можетъ имвть мвсто только у твхъ животныхъ, у которыхъ брюшная нервная система (составляющая ближайшую матеріальную подкладку непосредственной или инстинктивной душевной жизни) рвшительно преобладаетъ надъ головною нервною системой (составляющею матеріальную подкладку сознанія и рефлексіи); но такъ какъ у человвка (особенно въ мужскомъ полв), къ несчастью или къ счастью, мы видимъ обратное явленіе, а именно рвшительное преобладаніе головныхъ нервныхъ центровъ надъ брюшными, вслёдствіе чего элементъ сознанія и разумной рефлексіи необходимо входитъ и въ нравственныя его опредвленія, то твмъ самымъ исключительно инстинктивная нравственность оказывается для него непригодною.

Эта интуитивная или инстинктивная мораль сама отказывается отъ всякаго умственнаго значенія, такъ какъ въ самомъ принципъ своемъ отрицаетъ главное умственное требование этики - дать разумное объяснение или оправдание основному нравственному факту, а признаетъ только этотъ фактъ въ его непосредственномъ эмпирическомъ существованіи. Но, съ другой стороны, какъ было сейчасъ показано, эта мораль не можетъ имъть и практическаго реальнаго значенія вслідствіе слабости у человіна правственных имстинктова (соотвътственно сравнительно малому развитію у него брюшныхъ нервныхъ центровъ и брюшной части вообще). Но если такимъ образомъ эта интунтивная мораль не можетъ имъть ни умственнаго интереса, ни практической силы, то, очевидно, она вообще не можеть имъть самостоятельнаго значенія, а должна быть принята только какъ указаніе той инстинктивной или непосредственной стороны, которая существуеть во всякой нравственной діятельности, хотя и не имветь у человвка опредвляющей силы по указаннымъ причинамъ.

Итакъ, оставляя эту непосредственную или инстинктивную мораль ad usum bestiarum, которымъ она принадлежитъ по праву, мы должны поискать для человъческой нравственности разумнаго основанія. Съ этимъ согласенъ и главный новъйшій представитель разбираемаго ученія, Шопенгауэръ, который обращается для подкръпленія своего эмпирическаго начала въ нъкоторой умозрительной идеъ.

То, что есть само по себъ, Ding an sich, или метафизическая сущность, нераздъльно, едино и тождественно во всемъ и во всъхъ, множественность же, раздъльность и отчуждение существъ и вещей, опредъляемыя principio individuationis, то есть началомъ обособленія,

существують только въ явленіи или представленіи по закону причинности, реализованному въ матеріи, въ условіяхъ пространства и времени. Такимъ образомъ, симпатія и вытекающая изъ нея нравственная дівятельность, въ которой одно существо отождествляется или внутренно соединяется съ другимъ, тъмъ самымъ утверждаетъ метафизическое единство сущаго, тогда какъ, напротивъ, эгоизмъ и вытекающая изъ него діятельность, въ которой одно существо, относится къ другому какъ къ совершенно отъ него отдъльному и чужому, соотвътствуетъ лишь физическому закону явленія. Но что же изъ этого слъдуетъ? Въ томъ, что фактъ симпатіи выражаетъ субстанціальное тождество существъ, а противоположвый фактъ эгоизма выражаетъ ихъ феноменальную множественность и раздъльность, еще не заключается объективнаго пречмущества одного предъ другимъ: ибо эта феноменальная множественность и раздельность существъ совершенно такъ же необходима, какъ и ихъ субстанціальное единство. Логически ясно, что всв существа необходимо тождественны въ субстанціи и столь же необходимо раздъльны въ явленіи, - это только двъ стороны одного и того же бытія, неимфющія какъ такія никакого объективнаго преимущества одна предъ другою. Если бъ эти двъ стороны исключали другь друга, тогда, конечно, только одна изъ нихъ могла бы быть истинною, а другая необходимо была бы ложною. но тъмъ самымъ эта послъдняя была бы и невозможна. Такъ было бы въ томъ случав, если бы дело шло о применени двухъ противоположныхъ предикатовъ, каковы единство и множественность, къ одному и тому же субъекту вз одномз и томз же отношении: тогда по логическому закону тождества происходила бы дилемма, т. е. нужно было бы признать одинъ изъ предикатовъ истивнымъ, а другой ложнымъ. Но такъ какъ въ нашемъ случав единство и множественность утверждаются не въ одномъ и томъ же отношени, а въ различныхъ, именно: единство въ отношени къ субстанции, а множественность въ отнощенін къ явленію, то тэмъ самымъ отрицается ихъ исключительность, и дилемма не имъетъ мъста.

Кромъ этого логическаго соображенія, уже самая дъйствительность объихъ сторонъ бытія показываетъ, что онъ вообще совмъстимы; а потому, если вслъдствіе необходимаго закона историческаго развитія, различныя религіозныя и философскія ученія останавливаются поперемънно то на субстанціальномъ единствъ, то на феноменальной множественности, жертвуя одно другому, то это есть заблужденіе, необходимое исторически, но не безусловно. Изъ того, что умъ человъческій долженъ былъ пройти чрезъ это заблужденіе, не слъдуетъ, чтобъ онъ долженъ былъ съ нимъ оставаться.

Разумъется, логическая и физическая совмъстимость универсализма и индивидуализма, симпатіи и эгоизма не исключаеть нравственной неравноправности этихъ двухъ началъ.

Но чтобы утверждать положительно такую неравноправность, нужно показать, въ чемъ она заключается, въ чемъ состоитъ внутрен-

нее преимущество одного предъ другимъ. Для того, чтобы показать ложность или внутреннюю несостоятельность эгоизма, недостаточно утверждать, подобно Шопенгауэру, что всякая особенность, какъ существующая только въ представленіи, есть призракъ и обманъ, что principium individuationis (начало особенности) есть покровъ Майи ит. п.; ибо такія утвержденія или суть фигуральныя выраженія безъ опредъленнаго логическаго содержанія или же говорять слишком в много. А именно, если міръ множественныхъ явленій потому есть призракъ и обманъ, что онъ есть представленіе, а не Ding an sich, при чемъ представленіемъ опредъляется какъ объекть, такъ равно и субъекть (то есть по соотвосительности этихъ двухъ терминовъ и субъектъ какъ такой возможенъ только въ представленіи), то въ этомъ случать какъ дъйствующій субъектъ, такъ равно и тъ, въ пользу которыхъ онъ морально дъйствуетъ, суть только призракъ и обманъ, а слъдовательно и самая моральная дъятельность, которая стремится къ утвержденію призрачнаго существованія других субъектовь, есть призракь и обманъ не менъе, чъмъ противоположная ей эгоистическая дъятельность, стремящаяся къ утвержденію призрачнаго существованія самого дъйствующаго лица.

Такимъ образомъ и съ этой метафизической точки зрвнія вравственная дъятельность является ничъмъ не лучше, не истиниве и не нормальные двятельности безнравственной или эгоистической. Когда вы изъ состраданія помогаете кому-нибудь, избавляете отъ опасности. дълаете благодъяніе, вы въдь утверждаете индивидуальное, особное существованіе этого другого субъекта, вы хотите, чтобы онъ какъ такой существоваль и быль счастливь - онь, эта индивидуальная особь, а не всеединая метафизическая сущность, которая не можетъ нуждаться въ нашей помощи. Слёдовательно, вравственная дёятельность, которая вообще стремится къ утвержденію и развитію индивидуальнаго бытія всёхъ существъ въ ихъ множественности, тёмъ самымъ, по понятіямъ Шопенгауэра, стремится къ утвержденію приврака и обмана, слъдовательно, она не нормальна, и такимъ образомъ метафизическая идея монизма вмъсто того, чтобъ обосновывать нравственность, обращается противъ нея. А отсюда следуеть, что мы должны искать другихъ раціональных в основаній для этики.

Къ такому же заключенію приведеть нась и разсмотрѣніе той общепризнанной формулы вравственнаго принципа дъйствій, на которую ссылается Шопенгауэръ, а именно: никому не вреди, а всъмъ сколько можешь помогай — neminem laede imo omnes, quantum potes juva. Это верховное нравственное правило не ограничивается отрицательнымъ требованіемъ "никому не вреди", но содержить въ себъ непремѣнно и положительное требованіе "всѣмъ помогай", т. е. оно требуетъ отъ насъ не только того, чтобы мы сами не наносили другимъ страданія, по также главнымъ образомъ того, чтобы мы освобождали другихъ отъ всякаго страданія и не нами причиненнаго, отъ насъ не зависящаго. Это есть лишь возведенное въ принципь чувнасъ не зависящаго.

ство симпатіи или состраданія, и такъ какъ здѣсь не можетъ быть никакого внутренняго ограниченія (ибо здѣсь, очевидво, чѣмъ больше, тѣмъ лучше, ограниченіе же quantum potes, "сколько можешь", относится лишь къ физической возможности исполненія, а не къ нравственной волѣ), то окончательный смыслъ этого положительнаго нравственнаго принципа, указывающій послѣднюю цѣль нормальной практической дѣятельности и высшее нравственное благо или добро, можетъ быть точнѣе и опредѣленнѣе выраженъ такъ: стремись къ освобожденію встахъ существо ото всякаго страданія, или ото страданія какъ такъзсо.

Но для того, чтобъ это требованіе им'йло д'яйствительное значеніе, очевидно, необходимо знать, въ чемъ состоить сущность страданія и какъ возможно избавленіе отъ него.

Страданіе вообще происходить тогда, когда двйствительныя состоянія извъстнаго существа опредъляются чъмъ-либо для него внъшнимъ, чуждымъ и противнымъ. Мы страдаемъ, когда внутреннее движеніе нашей воли не можеть достигнуть исполненія или осуществленія, когда стремленіе и дъйствительность, то, чего мы котямъ, и то, что мы испытываемъ, не совпадаютъ, и не соотвътствуютъ. Итакъ, страданіе состоитъ въ зависимости нашей воли отъ внъшняго, чуждаго ей бытія, въ томъ, что эта воля не имъеть сама въ себъ условій своего удовлетворенія.

Страдать значить опредёляться другимъ внёшнимъ, слёдовательно, основаніе страданія для воли заключается въ ея имерономіи (чужезаконности) и слёдовательно высшая, послёдняя цёль нормальной практической дёятельности состоить въ освобожденіи міровой воли, т. е. воли всёхъ существъ, отъ этой гетерономіи, т. е. отъ власти этого чуждаго ей бытія.

Такимъ образомъ сущность нравственности опредъляется автомоміей или самозаконностью воли, и прямая задача этики показать возможность этой автономіи, тъ условія, при которыхъ она можетъ быть дъйствительною. Опредъленіе этихъ условій будеть заключать въ себъ объясненіе основного моральнаго различія между должнымъ и не должнымъ, такъ какъ нормальность нравственной дъятельности прямо зависить отъ условій ея самозаконности.

Такая задача, очевидно, лежить за предвлами всякой эмпирической этики, ибо въ опытв мы познаемъ только волю, связанную чуждымъ ей бытіемъ, проявляющуюся по законамъ внвшней для нея необходимости, волю чужезаконную. Такимъ образомъ, чрезъ опыть мы можемъ получить только условія гетерономіи воли, спвдовательно искомыя условія ея автономіи могуть быть найдены лишь чистымъ или апріорнымъ разумомъ.

Читатель, знакомый съ философіей, видить, что понятіями гетерономіи воли и ея автономіи, опредъляемой а priori или изъ чистаго разума, мы неожиданно перешли въ сферу моральныхъ идей Канта. Такимъ образомъ, послъдній результать эмпирической или матеріальной этики естественно превращается въ *требование* этики чисто разумной или формальней, къ которой мы теперь и обратимся.

#### II.

Эмпирическое, матеріальное основаніе правственнаго начала оказалось само по себѣ недостаточнымъ, потому что, имѣя своимъ содержаніемъ одно изъ фактическихъ свойствъ человѣческой природы (состраданіе или симпатію), оно не можетъ объяснить это свойство какъ всеообщій и необходимый источникъ нормальныхъ дѣйствій и вмѣстѣ съ тѣмъ не можетъ дать ему практической силы и преобладанія надъ другими, противоположными свойствами. Правда, послѣднее требованіе — дать нравственному началу практическую силу и преобладаніе можетъ быть отклонено философскимъ моралистомъ, какъ находящееся внѣ средствъ философіи вообще. Но первое требованіе разумнаго оправданія или объясненія нравственнаго начала, какъ такого, то есть какъ начала нормальныхъ дѣйствій, необходимо должно быть исполнено этическимъ ученіемъ, такъ какъ въ противномъ случаѣ не видно, въ чемъ бы могла состоять вообще задача такого ученія.

Необходимо различать этику какъ чисто эмпирическое познаніе отъ этики, какт философскаго ученія. Первая можеть довольствоваться классификаціей нравственныхъ фактовъ и указаніемъ ихъ матеріальныхъ фактическихъ основаній въ человъческой природъ. Такая этика составляетъ часть эмпирической антропологіи или психологіи и не можетъ имъть притязаній на какое-либо принципіальное значеніе. Такая же этика, которая выставляетъ извъстный нравственный принципъ, неизбъжно должна показать результатъ этого принципа какътакого.

Эмпирическая мораль во всёхъ своихъ формахъ сводитъ нравственную дёятельность человёка къ изв'естнымъ стремленіямъ или склонностямъ, составляющимъ фактическое свойство его природы, при чемъ въ низшихъ формахъ этой морали основное стремленіе, изъ котораго выводятся всё практическія дёйствія, им'ветъ характеръ эгоистическій, въ высшей же, окончательной формъ основное нравственное стремленіе опредёляется характеромъ альтруизма, или симпатіи.

Но всякая дъятельность, основанная только на извъстной природной склонности какъ такой, не можетъ имъть собственно нравственнаго характера, то есть не можетъ имъть значенія нормальной или долженствующей быть дъятельности. Въ самомъ дълъ, не говоря уже о тъхъ низшихъ выраженіяхъ эмпирической морали, которыя вообще не въ состояніи указать никакого постояннаго и опредъленнаго различія между дъятельностями нормальными и ненормальными, даже въ высшемъ выраженіи эмпирической этики хотя такое различіе и указывается, но нисколько не обосновывается.

Если человъкъ дъйствуетъ нравственно лишь, поскольку его дъйствія опредъляются естественнымъ стремленіемъ ко благу другихъ, яли симпатіей, то, признавая въ этой симпатій только естественную. фактически данную склонность его природы и ничего болве, спрашивается: въ чемъ же заключается для него, я не говорю практическая обязательность, но и теоретическое, объективное преимущество такой двятельности предо всякою другою? Почему онъ не будеть или не долженъ дъйствовать въ другихъ случаяхъ безиравственно или эгоистически, когда эгонэмъ есть такое же естественное свойство его природы, какъ и противоположное стремленіе, симпатія? Оба рода дъятельности являются одинаково нормальными, поскольку оба одинаково имъютъ своимъ источникомъ естественныя свойства человъка. А между тъмъ на самомъ дълъ, когда мы дъйствуемъ нравственно, мы не только отъ самихъ себя требуемъ всегда и вездъ дъйствовать такъ, а не иначе, но предъявляемъ такое же требованіе и всемъ другимъ человъческимъ существамъ, совсъмъ не спращивая о тъхъ или другихъ свойствахъ ихъ натуры; слъдовательно, мы принисываемъ нравственному началу какъ такому безусловную обязательность, независимо отъ того, имбемъ ли мы въ данный моментъ въ нашей природъ эмпирическія условія для дъйствительнаго осуществленія этого начала въ себъ или другихъ.

Итакъ, формально вравственный характеръ двятельности, именно ея нормальность, не можеть опредвляться тою или другою естественною сулонностью, а долженъ состоять въ чемъ-нибудь независимомъ отъ эмпирической природы.

Для того, чтобъ извъстный родъ дъятельности имълъ постоянное и внутреннее преимущество предъ другими, онъ долженъ имъть признаки всеообщности и необходимости, независимые отъ какихъ бы то ни было случайныхъ эмпирическихъ данныхъ. Другими словами: этотъ родъ дъятельности долженъ быть безусловно обязателенъ для нашего сознанія 105.

Итакъ, нормальность дъйствія опредъляется не происхожденіемъ его изъ того или другого эмпирическаго мотива, а исключительно его внутреннею обязательностью. Нравственное дъйствіе становится таковымъ, лишь поскольку оно сознается какъ обязанность, т. е. какъ необходимость дъйствія изъ одного уваженія къ правственному закону. Лишь чрезъ понятіе обязанности нравственность перестаетъ быть инстинктомъ и становится разумнымъ убъжденіемъ.

<sup>105</sup> Шопенгауэръ возстаеть противъ повелительнаго наклоненія въ этикъ. Но это только вопрось о словахь. Признавать (какъ это дёлаеть и Шопенгауэръ) безусловное внутреннее преимущество правственной дёятельности передъ безиравственною, любви передъ эгонэмомъ — значить тёмъ самымъ признавать объективную обязательность первой, а затёмъ, будеть ли эта обязательность выражена въ формѣ повельно тельность первой, а затёмъ, будеть ли эта обязательность выражена въ формѣ повельнія или какъ нибудь вначе, вто нисколько не измѣняеть сущности дѣла. Относительно этики Шопенгауэра важно не то, какимъ наклоненіемъ она пользуется для выраженія своего принципа, а то, что она его не обосновываеть какъ слѣдуеть.

Изъ сказаннаго ясно, что нравственный законъ какъ такой, то есть какъ основаніе нѣкоторой обязательности, долженъ имѣть въ себѣ абсолютную необходимость, то есть имѣть значеніе безусловно для всѣхъ разумныхъ существъ, и слѣдовательно основаніе его обязательности не можетъ лежать ни въ природѣ того или другого существа, напримѣръ человѣка, ни въ условіяхъ внѣшняго міра, въ которыя эти существа поставлены; но это основаніе должно заключаться въ апріорныхъ понятіяхъ чистаго разума, общаго всѣмъ разумнымъ существамъ. Всякое же другое предписаніе, основывающееся на началахъ одного опыта, можетъ быть практическимъ правиломъ, но никогда не можетъ имѣть значеніе моральнаго закона.

Если нравственное достоинство дъйствія опредъляется понятіемъ обязанности, то очевидно еще недостаточно, чтобъ это действіе было только согласно или сообразно обязанности, а необходимо, чтобъ оно совершалось из обязанности, или изъ сознанія долга, ибо дійствіе, согласное само по себъ съ обязанностью, но имъющее въ дъйствующемъ субъектъ другой источникъ помимо обязанности, тъмъ самымъ лишено нравственной ціны. Такъ, наприміръ, ділать по возможности благодъянія есть обязанность, но помимо этого существують такіе, которые дълають это по простой природной склонности. Въ этомъ случав ихъ двиствія хотя и вызывають одобреніе, но не имвють собственно нравственной цёны. Ибо всякая склонность, какъ эмпирическое свойство, не имветъ характера необходимости и постоянства, всегда можетъ быть замънена другою склонностью и даже перейти въ свое противоположное, а потому не можетъ и служить основаніемъ для всеобщаго или объективнаго нравственнаго принципа. Въ нашемъ примъръ тотъ человъкъ, который дълаеть благодъянія по естественной склонности, можеть вследство особенныхъ личныхъ обстоятельствъ, велъдствіе, напримъръ, большихъ огорченій и несчастій. которыя ожесточать его характерь и, наполняя его душу сознаніемъ собственнаго страданія и заботами о себъ, сдълають его нечувствительнымъ къ страданіямъ и нуждамъ другихъ, онъ можетъ вследствіе этихъ обстоятельствъ совершенно утратить свою склонность къ состраданію. Но если, несмотря на это, онъ будетъ попрежнему дълать добрыя дёла, но теперь уже безо всякой склонности, а исключительно изъ обязанности, тогда его действія получать подлинную вравственную цену. Более того, представимъ себе человека хоть и честнаго, но безъ особенныхъ симпатическихъ склонностей, холоднаго по темпераменту и дъйствительно равнодушнаго къ страданію другихъ, не по грубости своей нравственной природы, а потому можетъ быть, что онъ самъ переносить собственныя страданія съ терпъніемъ и стоическимъ равнодушіемъ; такой человъкъ, дълая добро не по склонености, а по безусловной нравственной обязанности, будеть его дълать всегда и совершенно независимо отъ какихъ бы то ни было эмпирическихъ условій; такимъ образомъ, хотя природа и не создала

его человъколюбцемъ, онъ въ самомъ себъ найдетъ источникъ гораздо большаго нравственнаго достоинства, нежели каково достоинство добраго темперамента <sup>106</sup>.

Далье, дъйствіе, совершаемое изъ обязанности, имъетъ свое нравственное достоинство не въ той цъли, которая этимъ дъйствіемъ достигается, а въ томъ правиль, которымъ это дъйствіе опредъляется, или, точные, которымъ опредъляется рышимость на это дъйствіе. Слыдовательно, это нравственное достоинство не зависить отъ дыйствительности предмета дъйствія, но исключительно отъ принципа воли, по которому это дъйствіе совершается независимо отъ какихъ бы то ни было предметовъ естественнаго хотынія 107.

Воля находится въ срединъ между своимъ апріорнымъ принципомъ, который формаленъ, и своими эмпирическими мотивами, которые матеріальны. Она находится между ними какъ бы на распутьъ, и такъ какъ *нравственная* воля въ этомъ качествъ не можетъ опрелъляться матеріальными побужденіями, какъ не имъющими никакой нравственной цъны, и однакоже ей необходимо чъмъ-нибудь опредъляться, то, очевидно, ей не остается ничего болъе, какъ подчиняться формальному принципу 108

На основания сказаннаго, понятіе обязанности опредъляется такъ: обязанность есть необходимость дъйствія изъ уваженія къ нравственному закону. Въ самомъ дълъ, такъ какъ словомъ "уваженіе" (Achtung) выражается наше отношеніе къ чему-нибудь признаваемому за высшее, а нравственный законъ, какъ безусловный и чисто разумный, есть нёчто высшее для человёка, какъ ограниченнаго и чувственнаго существа, то и отношение наше къ этому закону должно являться только въ видъ уваженія. Къ предмету, какъ результату моего собственнаго дъйствія, я могу имъть склонность, но не уваженіе, именно потому, что онъ есть только произведеніе, а не дъятельность воли. Точно также не могу я имъть уваженія къ какой бы то ни было склонности, своей или чужой: я могу только въ первомъ случав одобрять, а во второмъ иногда любить ее. Только то, что связано съ моею волей какъ основание, а не какъ дъйствие, что не служить моей склонности, а преобладаеть надъ нею какъ высшее, что исключаетъ ее при выборъ, т. е. нравственный законъ самъ по себъ, можеть быть предметомъ уваженія и, следовательно, иметь обязанность.

Если такимъ образомъ дъйствіе изъ обязанности должно исключать вліяніе склонности, а съ нею и всякій предметь хотънія, то для воли не остается ничего другого опредъляющаго, кромъ закона со стороны объективной и чистаго уваженія къ этому нравственному закону со стороны субъективной, т. е. правила 109 слъдовать такому закону со стороны субъективной, т. е.

<sup>106</sup> Cm. "Grundlegung zur Metafhysik der Sitten" von Immanuel Kant, 4. Auflage, Riga 1797, crp. 10, 11.

<sup>107</sup> Kant, ibid, 13.

<sup>108</sup> Kant, ibid, 14.

<sup>109 &</sup>quot;Правило (Махіме) есть субъективный принципъ хотінія; объективный же

кону, даже въ противоръчи со всъми моими склонностями. Итакъ, моральная цъна дъйствія заключается не въ ожидаемомъ отъ него результатъ, а слъдовательно и не въ какомъ-либо началъ дъятельности, которое имъло бы своимъ побужденіемъ этотъ ожидаемый результатъ, ибо всъ эти результаты, сводимые къ собственному и чужому благу, могли бы быть достигнуты черезъ дъйствіе другихъ причинъ, помимо воли разумнаго существа, а въ этой волъ разумнаго существа заключается высшее и безусловное благо. Поэтому нравственное добро можетъ состоять только въ представленіи самаго нравственнаго закона, что можетъ имъть мъсто лишь въ разумномъ существъ, поскольку его воля опредъляется этимъ представленіемъ, а не предполагаемымъ дъйствіемъ, и, слъдовательно, это благо присутствуетъ уже въ дъйствующемъ лицъ, а не ожидается еще только какъ результать дъйствія 110.

Но какой же это законъ, представленіе котораго, даже номимо всякихъ ожидаемыхъ результатовъ, должно опредѣлять собою волю для того, чтобъ она могла быть признана безусловно доброю въ нравственномъ смыслѣ? Такъ какъ мы отняли у воли всѣ эмпирическіе мотивы и всѣ частные законы, основанные на этихъ мотивахъ, т. е. лишили волю всякаго матеріальнаго содержанія, не остается ничего болѣе, какъ безусловная закономпърность дѣйствія вообще, которая должна служить принципомъ воли, то есть я долженъ всегда дѣйствовать такъ, чтобъ я могъ при этомъ желать такою порядка, въ которомъ правило этой моей дъятельности стало бы всеобщимъ закономъ. Здѣсь принципомъ воли служить одна закономѣрность вообще, безъ всякаго опредѣленнаго закона, ограниченнаго опредѣленными дѣйствіями, и такъ оно должно быть, если только обязанность не есть пустая мечта или химерическое понятіе 111.

Такой этическій принципъ взять не изъ опыта. Даже невозможно указать въ опытв хотя бы одинъ случай, въ которомъ можно было бы съ увъренностью утверждать, что правиломъ дъйствія служиль на самомъ дълв этотъ принципъ, а не какія-нибудь эмпирическія побужденія. Но это обстоятельство, очевидно, нисколько не уменьшаеть значенія нравственнаго принципа самого по себв, такъ какъ онъ долженъ выражать не то, что бываетъ, а то, что должно быть Ничего не можетъ быть хуже для морали, какъ выводить принципъ

привципъ (т. е. то, что для всйхъ разумныхъ существъ служило бы и субъективно практическимъ привципомъ, если бы только разумъ вмёлъ полную власть надъ хотёніемъ) есть практическій (вравственный законъ. Другиме словами: нравственный законъ, который есть объективный принципъ для воли разумнаго существа какъ такого, можеть не быть субъективнымъ правиломъ нашихъ двйствій, поскольку мы уступаемъ фивическимъ хотёніямъ и случайнымъ желаніямъ, осуществленіе которыхъ и ставимь какъ правило своей дбятельности. При кормальномъ состоянія правственнаго существа, т.е. при господствъ разума надъ низшими стремленіямя, объективный привципъ практическаго разума есть вмёсть съ тёмъ и субъективное правило лечной воли.

<sup>110</sup> Kant, ibid., 14 - 16.

<sup>111</sup> Kant, ibid., 17.

изъ эмпирическихъ примъровъ, ибо всякій такой примъръ долженъ самъ быть оцъненъ по принципамъ нравственности для того, чтобы видъть, можетъ ли онъ служить подлиннымъ нравственнымъ образцомъ, такъ что самое нравственное значеніе примъра зависитъ отъ опредъленныхъ уже нравственныхъ началъ, которыя, такимъ образомъ, уже предполагаются этимъ примъромъ и, слъдовательно, не могутъ изъ него быть выведены. Даже личность Богочеловъка, прежде чъмъ мы признаемъ ее за выраженіе нравственнаго идеала. должна быть сравнена съ идеей нравственнаго совершенства. Самъ онъ говоритъ: "зачъмъ называете вы Меня благимъ, — никто не благъ кромъ одного Бога". Но откуда у насъ понятіе и о Богъ, какъ высшемъ добръ, если не изъ той идеи о нравственномъ совершенствъ, которую разумъ составляетъ а ргіогі и неразрывно связываетъ съ понятіемъ свободной или самозаконной воли 112.

Изъ сказаннаго ясно, что всъ правственныя понятія совершенно апріорны, т. е. имъютъ свое мъсто и источникъ въ разумъ и при томъ въ самомъ обыкновенномъ человъческомъ разумъ, не менъе чъмъ въ самомъ умозрительномъ, что, слъдовательно, они не могутъ быть отвлечены ни отъ какого эмпирическаго, а потому случайнаго познанія; и что въ этой чистотъ ихъ происхожденія и заключается все ихъ достоинство, благодаря которому они могутъ служить намъ высшими практическими принципами 113.

Все существующее въ природъ дъйствуеть по ея законамъ, но только разумное существо имъетъ способность дъйствовать по представленію закона, т. е. по принципу, и эта-то способность называется собственно волей. Такъ какъ къ выведенію дъйствій изъ законовъ необходимъ разумъ, то, слъдовательно, воля есть не что иное какъ практическій разумъ.

Когда разумъ опредълнетъ волю непреложно, тогда дъйствія такого существа, признаваемыя объективно необходимыми, необходимы и субъективно; то есть воля въ этомъ случай есть способность избирать только то, что разумъ признаетъ независимо отъ склонности какъ практически (правственно) необходимое или доброе. Если же разумъ, самъ по себъ, недостаточно опредъляеть волю, если она полчинена еще субъективнымъ условіямъ (т. е. нъкоторымъ мотивамъ), которыя не всегда согласуются съ объективными, если, словомъ, воля не вполить сама по себть согласна съ разумомъ (какъ мы это и видимъ въ дъйствительности у людей), въ такомъ случав дъйствія, признаваемыя объективно какъ необходимыя, являются субъективно случайными, и опредъление такой воли сообразно объективнымъ законамъ есть понужденіе. То есть отношеніе объективныхъ законовъ къ не вполит доброй волт представляется какъ опредъление воли разумнаго существа хотя и основаніями разума, но которымъ однако эта воля по своей природъ не необходимо слъдуеть.

<sup>112</sup> Kant, ibid., 26 - 29.

<sup>113</sup> Kant, ibid., 34.

Представленіе объективнаго принципа, поскольку онъ понудителень для воли, называется повельніемъ (разума), а формула повельнія называется императивомъ. Всь императивы выражаются нъкоторымъ долженствованіемъ и показывають чрезъ это отношеніе объективныхъ законовъ разума къ такой воль, которая, по своему субъективному свойству, не опредъляется со внутреннею необходимостью этими законами, — и такое отношеніе есть понужденіе 114. Эти императивы говорять, что сдълать или отъ чего воздержаться было бы хорошо, но они говорять это такой воль, которая не всегда что-нибудь дълаеть потому, что ей представляется, что дълать это хорошо. Практически же хорошо то, что опредъляеть волю посредствомъ представленія разума, слъдовательно, не изъ субъективныхъ причинъ, а изъ объективныхъ, то есть изъ такихъ основаній, которыя имфють значеніе для всякаго разумнаго существа какъ такого.

Такимъ образомъ, практически хорошее или практическое добро различается отъ пріятнаго, которое имъеть вліяніе на волю лишь посредствомъ ощущенія по чисто-субъективнымъ причинамъ, имъющимъ значеніе только для того или другого, а не какъ разумный принципъ, обязательный для всѣхъ.

Вполнъ добрая воля также находится подъ объективными законами добра, но не можетъ быть представлена какъ понуждаемая этими законами къ закономърнымъ дъйствіямъ, потому что она сама, по своему субъективному свойству, можетъ опредъляться только представленіемъ добра. Поэтому, для божественной или вообще для святой воли не имъютъ значенія никакіе императивы; долженствованіе тутъ неумъстно, такъ какъ воля уже сама по себъ необходимо согласна съ закономъ. Такимъ образомъ, императивы суть лишь формулы, опредъляющія отношеніе объективнаго закона воли вообще къ субъективному несовершенству въ волъ того или другого разумнаго существа, напр. человъка.

Понятіе императива вообще не имфеть исключительно нравственнаго значенія, а необходимо предполагается всякою практическою двятельностью. Императивы вообще повельвають или гипотетически (условно), или категорически (изъявительно). Первый представляеть практическую необходимость въкотораго возможнаго дъйствія, какъ средства къ достиженію чего-нибудь другого, что является или можеть явиться желательнымь. Категорическій же императивь есть тоть, который представляеть нъкоторое дъйствіе, какъ объективно необходимое само по себъ безъ отношенія къ другой цъли.

Все, что возможно для силъ какого либо разумнаго существа, можетъ быть представлено какъ возможная цъль нъкоторой воли, и потому существуетъ безконечное множество практическихъ принциповъ, поскольку они представляются какъ необходимыя для досгиженія той или другой возможной цъли.

<sup>114</sup> Здёсь разумёнтся, конечно, понуждение внутреннее.

Всѣ науки имѣютъ практическую часть, состоящую изъ задачъ и изъ правилъ, или императивовъ, указывающихъ, какъ можетъ быть достигнуто разрѣшеніе этихъ задачъ. Такіе императивы могутъ быть названы императивами умпися или лоскости. При этомъ вопросъ не въ томъ, разумна и хороша ли цѣль, а только въ томъ, что нужно дѣлать, чтобъ ея достигнуть: предписаніе для врача, какъ вѣрнѣе вылѣчить человѣка, и предписаніе для составителя ядовъ, какъ вѣрнѣе его умертвить, — имѣютъ съ этой стороны одинаковую цѣнность, поскольку каждое служитъ для полнѣйшаго достиженія предположенной цѣли. Но есть такая цѣль, которая не проблематична, которая составляетъ не одну только изъ множества возможныхъ цѣлей, а предполагается какъ дѣйствительно существующая для всѣхъ существъ въ силу естественной необходимости, эта цѣль есть счастьс.

Гипотетическій императивъ, который представляетъ практическую необходимость дъйствій, какъ средства къ достиженію этой, всегда дъйствительной цъли, имъетъ характеръ ассерторическій (утвердительный). Такъ какъ выборъ пучшаго средства къ достиженію наибольшаго благосостоянія или счастья опредъляется благоразуміемъ или практическимъ умомъ (Klugheit), то этотъ императивъ можетъ быть названъ императивомъ благоразумія; онъ все-таки гипотетиченъ, то есть имъетъ только условное или относительное, хотя со вершенно дъйствительное значеніе, потому что предписываемое имъ дъйствіе предписывается не ради себя самого, а лишь какъ средство для другой цъли, именно счастья.

Наконець, какъ сказано, есть третьяго рода императивь, который прямо непосредственно предписываеть извъстный образь дъятельности безъ всякаго отношенія къ какой бы то ни было другой предполагаемой цъли. Этоть императивь есть категорическій и, по своей безусловной, внутренней необходимости, имъеть характеръ аподиктическій. Такъ какъ онъ относится не къ матеріалу и внѣшнимъ предметамъ дъйствія и не къ результатамъ дъйствія, а къ собственной формъ и къ принципу, изъ котораго слъдуеть дъйствіе, и существеннодоброе въ предписываемомъ имъ дъйствія должно состоять въ извъстномъ настроеніи воли, каковъ бы ни былъ результатъ ея дъйствія, то этотъ императивъ есть собственно иравственный. Существенному различію этихъ трехъ императивовъ соотвътствуетъ неравенство въ степени ихъ понудительной силы для воли.

Перваго рода императивы суть только техническій правила уминія; второго рода суть прагматическій указанія благоразумія, и только третьяго рода императивы суть настоящіе законы или повельнія нравственности.

Техническія правила относятся только къ возможнымъ цёлямъ, по произволу выбираемымъ, и, слёдовательно, не имёютъ никакой обязательной силы.

Указанія благоразумія хотя относятся къ дѣйствительной и необходимой цѣли, но такъ какъ само содержаніе этой цѣли, именно счастье, не имъеть всеобщаго и оезусловнаго характера, а опредъляется субъективными и эмпирическими условіями, то и предписанія къ достиженію этихъ субъективныхъ цёлей могуть имъть характерь только совітовъ и указаній.

Только категорическій или нравственный императивъ, не опредъяжный никакими вившними условіями и предметами, представляя такимъ образомъ характеръ внутренней безусловной необходимости, можетъ имъть собственную внутреннюю обязательность для воли то есть въ качествъ нравственнаго закона служить основаніемъ обязанностей 116.

### III.

Въ чемъ же собственно состоить этоть безусловный законъ нравственности или категорическій императивъ?

Когда я представиль себь какой-нибудь гипотетическій императивь вообще, то я не знаю заранье, что онь вь себь будеть содержать, не знаю до тіхь порь, пока мнів не будеть дано опредізляющихь его условій. Когда же я мыслю категорическій императивь, то я тімь самымь знаю, что онь содержить. Ибо, такь какъ императивь, кромів закона, содержить лишь необходимость субъективнаго правила быть сообразнымь этому закону, самь же законь не содержить никакого условія, которымь бы онь быль ограничень, то и не останется ничего другого, кромів всеобщности закона вообще, съ которымь субъективное правило дійствія должно быть сообразно, каковая сообразность только и представляеть императивь собственно какъ необходимый. Такимь образомь категорическій императивь собственно только одинь, а именно: дівствій лишь по тому правилу, въ силу котораго ты можешь вмізств съ тівмі хотівмь, чтобы оно стало всеобщими законома.

Такъ какъ всеобщность закона, по которому происходить дёйствіе, составляеть то, что собственно называется природой въ самомъ общемъ смыслё (формально), то есть природой называется способъбытія вещей, поскольку онъ опредъляется всеобщими законами, то всеобщій императивъ обязанности можетъ быть выраженъ и такимъ образомъ: дъйствуй такъ, какъ будто бы правило твоей дъятельности посредствомъ твоей воли должно было стать всеобщимъ закономъ природы 116.

Нужно, чтобы мы могли хотёть, чтобы правило нашей дёятельности стало всеобщимъ закономъ: въ этомъ состоитъ канонъ или норма нравственной оцёнки этого дёйствія вообще.

Нъкоторыя дъйствія таковы, что ихъ правила не могли бы мыслиться какъ всеобщій естественный законъ, безъ внутренняго противоръчія. Эти правила суть ть, которыми опредъляются неспра-

<sup>115</sup> CM. Kant, ibid., 41-42.

<sup>136</sup> Kant, ibid., 51-52.

велливыя лъйствія. Если бы правило несправедливаго дъйствія стало всеобщимъ закономъ, то есть если бы, напримъръ, всъ стали другъ друга обманывать, то, очевидно, никто не могъ бы быть обмануть. Это правило само бы себя уничтожило, такъ какъ возможность обмана въ частномъ случав зависить только отътого, что за общее принято не обманывать. При другихъ субъективныхъ правилахъ хотя нёть этой невозможности, то есть хотя можно представить, чтобы они сделались всеобщимъ закономъ, но невозможно, чтобы мы этого хотполи, такъ какъ такая воля сама бы себъ противоръчила. Эти правила суть тъ, которыя не согласны съ обязанностями любви или человъколюбія. Такъ, напримъръ, можно себъ представить такой порядокъ, при которомъ никто не дълалъ бы другимъ положительнаго добра, никто не помогалъ бы другимъ, но очевидно, что мы не можемъ хотъть такого порядка, потому что при немъ мы сами бы теряли, такъ какъ, если бы не помогать другимъ всеобщимъ закономъ, то и мы не могли бы разсчитывать ни на чью помощь.

Категорическій императивъ такимъ образомъ исключаетъ оба эти рода дъйствій, и изъ примъненія его вытекаютъ два рода обязанностей; обязанности справедливости и обязанности человъколюбія <sup>117</sup>.

Если опредъленный такимъ образомъ нравственный принципъ есть необходимый законъ для всвхъ разумныхъ существъ, то онъ долженъ быть уже связанъ съ самимъ понятіемъ воли разумныхъ существъ вообще.

Воля мыслится какъ способность опредълять самое себя къ дъиствію сообразно съ представленіемъ извъстныхъ законовъ, и такая способность можетъ быть найдена только въ разумныхъ существахъ.

То, что служить для воли объективнымь основаніемь ея самоопредъленія, есть цъль, и если эта цъль дается посредствомь одного разума, то она должна имъть одинаковое значеніе для всъхъ разумныхъ существъ. То же, напротивъ, что содержить лишь основаніе возможности дъйствія, результатомъ котораго является цъль, какъ достигнутая, называется средствомъ.

Субъективное основаніе желанія есть влеченіе; объективное же основаніе воли есть побужденіе. Отсюда различіе между субъективными цѣлями, основанными на влеченіяхъ, и объективными, основанными на побужденіяхъ, имѣющихъ значеніе для всякаго разумнаго существа.

Практическіе принципы формальны, когда они отвлекаются отъ всёхъ субъективныхъ цёлей; они матеріальны, когда они кладуть въ сною основу эти цёли и, слёдовательно, извёстныя влеченія.

Цъля, которыя разумное существо поставляеть себъ по произволу, какъ желаемые результаты дъятельности (матеріалы), всъ только

<sup>117</sup> Kant, ibid., 53-57.

относительны, потому что только отношеніе ихъ къ извъстнымъ образомъ опредъленному хотьнію субъекта даетъ имъ цвну, которая такимъ образомъ не можетъ обосновать никакихъ всеобщихъ, для всякаго хотьнія обязательныхъ принциповъ, то есть практическихъ законовъ. Поэтому всъ эти относительныя цвли даютъ основаніе только гипотетическимъ императивамъ.

Но если предположить нёчто такое, чего существованіе само по себё иміветь абсолютную ціну, что какъ ціль сама по себі можеть быть основаніемъ опредівленных законовъ, — тогда въ немъ, и только въ немъ одномъ, будеть находиться основаніе возможнаго категорическаго императива, т. е. практическаго закона.

Но несомивно, что человых и вообще всякое разумное существо существуеть какъ цыль само по себы, а не какъ средство только для произвольнаго употребленія той или другой воли.

Во всъхъ дъйствіяхъ разумнаго существа оно само, а также и всякое другое такое существо, на которое направлены его дъйствія. должно приниматься какъ цёль. Всё предметы склонностей имъють лишь условную цену, ибо если бы сами эти склонности и основанныя на нихъ потребности не существовали, то и предметы ихъ не имъли бы никакой цвны. Сами же склонности, какъ источникъ потребностей, имъютъ столь мало абсолютной цъны, что не только ихъ нельзя желать для нихъ самихъ, но, напротивъ, быть отъ нихъ свободными должно быть всеобщимъ желаніемъ всъхъ разумныхъ существъ. Такимъ образомъ достоинство всъхъ предметовъ, которые могуть быть достигнутыми нашими действіями, всегда условно. Палъе, существа, которыхъ бытіе хотя основывается не на нашей воль, но на природь, имъють, однако, если они суть неразумныя существа, лишь относительную цёну какъ средства, и поэтому называются вещами. Только разумныя существа суть лица, поскольку самая ихъ природа опредвляеть ихъ какъ цвли сами по себъ. т. е. какъ нѣчто такое, что не можетъ быть употребляемо въ качествъ только средства и следовательно ограничиваеть всякій произволь (и составляетъ предметъ уваженія). Это суть такимъ образомъ не субъективныя цёли, существованіе которыхъ, какъ произведеніе нашего дъйствія, имъетъ цъну для наст, но объективныя цъли, т. е. нъчто такое, существование чего есть цъль сама по себъ, и при томъ такая, на мъсто которой не можеть быть поставлена никакая другая пъль, для которой служила бы средствомъ, ибо безъ этого вообще не было бы ничего, имъющаго абсолютную цвну. Но если бы все было только условно и следовательно случайно, то вообще нельзя бы найти для разума никакого верховнаго практическаго принципа.

Если же долженъ существовать верховный практическій принципь, а по отношенію къ человъческой воль — категорическій императивъ, то онъ долженъ, въ силу представленія о томъ, что необходимо есть цъль для всякаго, составлять объективный принципъ воли и такимъ образомъ служить всеобщимъ практическимъ закономъ.

Основаніе этого принципа есть такимъ образомъ слѣдующее: разумная природа существенное существованіе, и постольку это есть субъективный принципъ человѣческихъ дѣйствій. Но точно такъ же представляетъ себѣ свое существованіе и всякое другое разумное существо по тому же разумному основанію, которое имѣетъ силу и для меня; слѣдовательно, это есть вмѣстѣ съ тѣмъ и объективный принципъ, изъ котораго, какъ изъ верховнаго практическаго основанія, должны быть выводимы всѣ законы воли. Отсюда практическій императивъ получаетъ такое выраженіе: дъйствуй такъ, чтобы человъчество, какъ ез твоемъ лицъ, такъ и въ лицъ всякаго другого, всегда употреблялось тобою какъ цъль и никогда какъ только средство 118.

Что изъ этого второго выраженія категорическаго императива само собою вытекають обязанности какъ справедливости, такъ и человъколюбія, — ясно само собою.

Этотъ принципъ, опредвляющій человъчество и всякую разумную природу вообще какъ цъль саму по себъ - что составляетъ высшее ограничивающее условіе для свободы дъйствій всякаго существа — этоть принципъ взять не изъ опыта, во-первыхъ, по своей всеобщности, такъ какъ онъ относится ко всемъ разумнымъ существамъ вообще, во-вторыхъ, потому, что въ немъ человъчество ставится не какъ цёль для человека субъективно (т. е. не какъ предметь, который по произволу полагается дъйствительною цёлью), но какъ объективная цёль, которая, какъ законъ, должна составлять высшее ограничение всвять субъективныхъ цвлей, какія бы мы только могли имъть, и которая, слъдовательно, должна вытекать изъ чистаго разума. Именю: основаніе всякаго практическаго законодательства лежить объективно въ правилъ и формъ всеобщности, дающей принципу способность быть естественнымъ закономъ; субъективное же основаніе лежить вы ціли. Но субъекть всіхь півлей есть кажлое разумное существо какъ цель сама по себе согласно второй формуль. Отсюда следуеть третій практическій принципь воли, какъ высшее условіе ея согласія со всеобщимъ практическимъ разумомъ, а именно, ндея воли каждаго разумнаго существа какъ всеобщей законодательной 60ЛИ.

По этому принципу отвергаются всё субъективныя правила, которыя не могуть быть согласованы съ собственнымъ всеобщимъ законодательствомъ воли.

Воля такимъ образомъ не просто подчиняется закону, а подчиняется ему такъ, что она можетъ быть признана и самозаконною и только ради этого именно подчиненною закону (котораго источникомъ она можетъ признавать самое себя) 119.

<sup>119</sup> Kant, ibid., 83-67

<sup>130</sup> Kant, ibid., 69-71.

Понятіе каждаго разумнаго существа, которое во всъхъ правилахъ своей воли должно смотръть на себя какъ на дающее всеобщій законъ, чтобы съ этой точки зрънія оцънивать себя и свои дъйствія, это понятіе ведеть къ другому, весьма плодотворному, понятію — "царства цълей".

Я разумных подъ царством систематическое соединение различных разумных существы посредствомы общихы законовы. Такы какы законы опредъляюты цфли по ихы всеобщему значеню, то, отвлекаясь оты личнаго различия разумныхы существы и оты всего содержания ихы частныхы цфлей, мы получимы совокупность всёхы цфлей вы систематическомы соединении, то есть царство цфлей, состоящее изы всёхы разумныхы существы какы цфлей самихы по себф, а также и изы тфхы цфлей, которыя ставятся каждымы изы нихы, поскольку эти послёдния опредъляются всеобщимы закономы; ибо разумныя существа стояты всф поды закономы, по которому каждое изы нихы никогда не должно относиться кы себф и ко всфмы другимы какы только кы средствамы, но всегда вмфсты сы тфмы и какы кы самостоятельнымы пфлямы.

Разумное существо принадлежить къ этому царству цёлей какъ члень, когда оно хотя и имѣетъ общее законодательное значеніе, но и само подчинено этимъ законамъ. Оно принадлежитъ къ этому царству какъ глава его, когда оно, какъ законодательное, не подчинено никакой другой волѣ. Это послѣднее значеніе, то есть значеніе главы въ царствъ цѣлей, можетъ принадлежать такимъ образомъ разумному существу, когда оно не только подчиняется всеобщему правственному закону или дѣлаетъ его закономъ своей воли, но еще когда оно не имѣетъ никакихъ другихъ мотивовъ въ своей волъ, которые противоръчили бы такому подчиненію, дѣлая его принудительнымъ, т. е. когда оно не имѣетъ никакой субъективной ограниченности, никакой склонности и потребности. Такимъ образомъ, значеніе главы въ царствъ цѣлей не можетъ принадлежать конечному существу, какъ такому, или пока оно остается конечнымъ 120.

Въ царствъ цълей все имъетъ или цъну (Preis), или достоинство (Würde). То, что имъетъ нъкоторую цъну, можетъ быть замънено чъмъ-нибудь другимъ равноцъннымъ или однозначащимъ (эквивалентнымъ); то же, что выше всякой цъны, и, спъдовательно, не допускаетъ никакого эквивалента, то имъетъ собственное достоинство 121.

Представленныя три выраженія верховнаго принципа нравственности суть только различныя стороны одного и того же закона. Всякое правило имфеть, во-первыхь, форму, состоящую во всеобщности, — и съ этой стороны формула нравственнаго императива выражается такъ: должно дъйствовать по тому правилу, которое могло бы быть желательно, какъ всеобщій естественный законъ.

<sup>130</sup> Kant, ibid., 74, 75.

<sup>121</sup> Kant, ibid., 77.

Во-вторыхъ, правило имъетъ нъкоторую цъль — и съ этой стороны формула выражаетъ, что разумное существо должно, какъ цъль сама по себъ, быть ограничивающимъ условіемъ всъхъ относительныхъ и производныхъ цълей.

Въ-третьихъ, необходимо полное опредёление всёхъ цёлей въ ихъ взаимоотношении, и это выражается въ той формуль, что всв правила, въ силу собственнаго законодательства, должны согласоваться въ одно возможное царство целей, которое въ осуществления явилось бы и царствомъ природы. Здёсь переходъ совершается черезъ категорію: единства въ формъ воли (ея всеобщности), множественности содержанія предметовъ (то есть непосредственныхъ цівлей) и всеобщности или итлости въ системв этихъ цвлей 122. Двйствуя по одному своему внутреннему закону, воля самозаконна или автономна. Такимъ образомъ нравственность состоитъ въ отношеніи дъйствія къ автономіи воли. Воля, которой правила необходимо или по природъ согласуются съ законами автономіи, есть святая или безусловно добрая воля. Зависимость не безусловно доброй воли отъ принципа автономіи (моральное понужденіе) есть обязанность, которая, слъдовательно, не можеть относиться къ безусловно доброй волъ или къ святому существу 123.

Воля есть особый родъ причинности живыхъ существъ, поскольку они разумны, свобода же есть то свойство этой причинности, по которому она можетъ дъйствовать независимо отъ чужихъ, опредъляющихъ ее причинъ, тогда какъ естественная необходимость есть свойство причинности всъхъ неразумныхъ существъ, по которому они опредъляются къ дъйствію вліяніемъ постороннихъ причинъ. Это понятіе свободы есть отрицательное и потому для постиженія ея сущности безплодное; но изъ него вытекаетъ и положительное ея опредъленіе, болъе содержательное и плодотворное. Такъ какъ понятіе причинности заключаеть въ себъ понятіе законовъ, по которымъ нвчто, называемое причиной, полагаеть нвчто другое, называемое слъдствіемъ, то свобода, хотя она и не есть свойство воли, опредълиемой законами природы, не можетъ быть, однако, совершенно лишена закона, но, напротивъ, должна опредъляться совершенно неизмънными законами, хотя другого рода, чъмъ законы физическіе, ибо въ противномъ случат свобода воли была бы чти-то немыслимымъ.

Естественная необходимость есть гетерономія (чужезаконность) двиствующихъ причинъ, ибо каждое двиствіе, совершающееся по естественной необходимости, возможно лишь по тому закону, что нвито другое опредвляеть двиствующую причину къ ея двиствію. Въ такомъ случав, чвмъ инымъ можеть быть свобода воли, какъ не автономіей, то есть свойствомъ воли быть самой для себя закономъ? Но положеніе: "воля есть сама себв законъ во всвхъ своихъ двиствіяхъ" обозначаеть лишь принципъ, — двиствовать только по та-

<sup>122</sup> Kant, ibid., 85, 86,

<sup>123</sup> Kant, ibid., 79, 80.

кому правилу, которое можеть иметь само себя предметомъ въ качестве всеобщаго закона: но это есть именно формула категорическаго императива и принципа нравственности. Такимъ образомъ, свободная воля и воля подъ правственными законами есть одно и то же; и следовательно, если предположить свободу воли, то иравственность со своимъ принципомъ вытекаеть сама собою изъ одного анализа этого понятія 124.

Достигнувъ этой вершины Кантовой этики, гдѣ она уже переходить въ метафизику, мы можемъ сдълать общую оцѣнку этого вравственнаго ученія въ связи съ другими этическими ваглядами.

### IV.

• Основное данное всякой морали есть то, что между всёми дёйствіями человівка полагается опреділенное различіе, по которому одни дійствія признаются должными или нермальными, а другія не должными или ненормальными, короче говоря, основное данное всякой морали состоить въ различіи добра и зла. Въ чемъ же собственно ваключается это различіе между добромъ и зломъ и на чемъ оно основано, — вотъ вопросъ. Такой постановкі основного нравственнаго вопроса не будеть противорічнть то замічаніе, что можеть быть это различіе добра и зла только субъективно, что оно не соотвітствуетъ ничему въ собственной сущности вещей, что, какъ говорили еще древніе, оффозі како́ й дуадо́ адда фіссі мо́оо (не по естеству добро и зло, в по положенію только).

Это возможное предположеніе все-таки не уничтожаєть вопроса объ основаніяхь иравственнаго различія, потому что въ этомъ вопросё и не утверждаєтся, что различіе добра и зла объективно. Если оно даже только субъективно, то оно все-таки существуєть и составляєть основаніе нравственной задачи, безъ котораго никакая раціональная этика, никакое правственное ученіе вообще не имѣетъ смысла. Въ результать этическаго изследованія можетъ оказаться, что добро и зло суть только кажущіяся, относительныя и чисто субъективныя опредёленія. Но для того, чтобъ это могло оказаться, нужно сначала подвергнуть ихъ изследованію.

Итакъ: въ чемъ состоитъ добро (нбо положительное понятіе добра и блага даетъ намъ возможность опредълить и противоположное понятіе зла какъ чисто отрицательное)? Первое элементарное опредъленіе дается этикой идонизма, опредъляющей добро какъ наслажденіе или пріятное. И дъйствительно, всякое благо, какъ достигнутое или осуществленное, доставляетъ наслажденіе (въ широкомъ смыслъ этого слова) или пріятно для субъекта. Но изъ этого не

<sup>126</sup> Kant, ibid., 97, 98. Ясно, что Кантъ разумѣетъ здѣсъ свсбоду не въсмыслѣ безусловнаго произвола, а въ смыслѣ способности опредѣляться чисто-правственною мотиваціей, что совмѣстимо съ детерминизмомъ вообще. (См. Введеніе къ "Оправданію добра".)

спъдуеть, чтобы собственно добро было тождественно съ наслажденіемъ, такъ какъ это послъднее есть только общій признакъ всякаго удовлетвореннаго стремленія, какъ добраго, такъ равно и элого. Всякаго рода дъйствія, какъ тъ, которыя мы называемъ добрыми, такъ равно и тъ, которыя мы называемъ злыми, одинаково и безразлично доставляють наслажденіе субъекту, хотъвшему совершить эти дъйствія и достигшему своей цъли; потому что наслажденіе или удовольствіе суть не что иное, какъ состояніе воли, достигшей своей цъли, какова бы, впрочемъ, ни была сама эта воля и какова бы ни была ся цъль. То же самое можно сказать о болье сложныхъ понятіяхъ: счастью и пользю, которыми опредъляются нравственныя ученія эвдемонняма и утилитаризма. Эти понятія, также какъ и понятіе наслажденія или удовольствія, не имъють въ себъ никакого собственно-правственнаго характера.

Практическая двятельность какъ такая имветь своимъ предметомъ другія существа, на которыхъ или по отношенію къ которымъ двиствуеть субъекть. Поэтому, если, какъ сказано, нравственное достоинство двиствія не можеть опредвляться субъективными результатами его для двиствующаго, каковыми являются наслажденіе, счастье, польза и т. п., то не опредвляется ли это достоинство отношеніемъ двиствующаго къ другимъ субъектамъ, какъ предметамъ двиствія? Съ этой стороны мы получаемъ новое опредвленіе или новый отвёть на основной нравственный вопросъ, а именно, что нравственное благо другихъ субъектовъ, составляющихъ предметъ двиствія, а не исключительное благо двиствующаго субъекта. Такимъ образомъ различіе добра и зла сводится къ различію альтруизма и эгоизма.

Этотъ принципъ гораздо состоятельное предыдущихъ, такъ какъ указываетъ опредъленное специфическое различіе между двумя родами дъйствій, совпадающее съ общепринятымъ различіемъ добра и зда.

Но вакое же основание этого различія?

Эмпирическая этика, которая можеть искать свои основанія только въ фактическихъ данныхъ человъческой природы, которая можетъ такимъ образомъ имъть только психологическія основанія, указываеть, какъ на источникъ нравственно-добраго дъйствія, на естественную склонность человъческой природы къ отождествленію себя съ другимъ, къ состраданію или симпатіи.

Не подлежить сомнанію, что именно здась заключается главный психологическій источникь правственной связи людей, но это не даеть намь отвата на основной вопрось этики, который требуеть не указанія фактическаго основанія той или другой даятельности, а разумнаго объясненія или оправданія самаго различія между нормальными и ненормальными или нравственно-добрыми и злыми дайствіями.

Хотя нравственныя действія и проистекають психологически на симпатіи, но не симпатія, какъ естественная склонность, даеть

имъ нравственное значеніе, ибо если бы естественная склонность сама по себъ могла служить нравственнымъ оправданіемъ, то и эгоистическія или злыя дъйствія, какъ основывающіяся на другой такой же склонности человъческой природы, имъли бы одинаковое оправданіе и, слъдовательно, различіе между добромъ и зломъ опять исчездо бы

Дълая доброе дъло по склонности, я тъмъ не менъе сознаю, если только придаю своему двиствію нравственное значеніе, что я должень быль бы его дълать и не имъя этой склонности, и что точно также всякій другой субъекть, имфеть ли онь или не имфеть эту склонность, должень поступать такъ, а не иначе, при чемъ все равно, какъ бы онъ ни поступаль въ дъйствительности. Такимъ образомъ, придавая извествымъ действіямъ нравственное значеніе, я темъ самымъ придаю имъ характеръ всеобщаго, внутренно необходимаго закона. которому всякій субъекть должень или обязанз повиноваться, если хочеть, чтобъ его дъятельность имъла нравственную цъну; такимъ образомъ эта нравственная цена для субъекта определяется не склонностью, а долгомъ или обязанностью. Отсюда, конечно, не следуеть. чтобъ извъстное дъйствіе не имъло нравственной цъны потому только. что оно совершается по склонности. Оно не имфетъ нравственной цвны только тогда, когда совершается исключительно по одной только склонности, безъ всякаго сознанія долга или обязанности, ибо тогла оно является только случайнымъ психологическимъ фактомъ, не имъюшимъ никакого всеобщаго объективнаго значенія. Сознаніе долга или обязанности и естественная склонность могуть быть совмъщены въ одномъ и томъ же двиствін, и это, по общему сознанію, не только не уменьшаеть, но, напротивъ, увеличиваеть нравственную цену дъйствія, хотя Канть, какъ мы видъли, держится противоположнаго мнвнія и требуеть, чтобы двиствіе совершалось исключительно по долгу, при чемъ склонность къ добрымъ действіямъ можетъ только уменьшать ихъ правственную цвну.

Такъ какъ долгомъ или обязанностью опредъляется общая форма нравственнаго принципа, какъ всеобщаго и необходимаго, симпатическая же склонность есть психологическій мотивъ нравственной дъятельности, то эти два фактора не могутъ другъ другу противоръчить, такъ какъ относятся къ различнымъ сторонамъ дъла — матеріальной и формальной; а такъ какъ въ нравственности, какъ и во всемъ остальномъ, форма и матерія одинаково необходимы, то, слъдовательно, раціональный принципъ морали, какъ безусловнаго долга или обязанности, то есть всеобщаго и необходимаго закона для разумнаго существа, вполнъ совмъстимъ съ опытнымъ началомъ нравственности, какъ естественной склонности къ сочувствію въ живомъ существъ. Нравственный принципъ, выраженный въ первой формулъ Кавтова категорическаго императива, опредъляетъ только формулу нравственной дъятельности, какъ всеобщей и необходимой. Эта формула аналитически вытекаетъ изъ самого первоначальнаго понятія нравственнаго

дъйствія, какъ нормальнаго, или такого, которое по противоположности съ дъйствіемъ безнравственнымъ есть то, что должно быть. Въ самомъ дълъ, различіе между добромъ и зломъ, какъ нормальнымъ и ненормальнымъ, предполагаетъ очевидно, что первое, то есть нормальное, есть всеобщее и необходимое, второе же есть только частное и случайное. Отсюда выраженіе нравственнаго принціпа: поступай такъ, чтобы правило твоей дівятельности могло стать въ твоей волю всеобщимъ и необходимымъ закономъ.

Но повятіе всеобщности уже предполагаеть многих дівятелей: если правило моей дъятельности должно быть всеобщимъ, то, очевидно, должны быть другіе двятели, для которыхъ это правило должно имъть указанное значение. Если бы данный субъектъ былъ единственнымъ нравственнымъ дъятелемъ, то правило его дъятельности имъло бы единичное значение, не могло бы быть всеобщимъ. самая моя дъятельность какъ такая уже необходимо предполагаетъ другія существа, какъ предметы ея, и, следовательно, нравственная форма этой діятельности не можеть быть сезразлична по отношенію къ этимъ предметамъ; и если общая форма нравственной дъятельности какъ такая, или сама по себъ, состоитъ во всеобщности, то по отношенію къ предметамъ дійствія эта форма опредізляется такъ: я долженъ имъть собственнымъ предметомъ своей дъятельности, какъ нравственной, только такія вещи, которыя имфють сами всеобщій и необходимый характерь, которыя могуть быть цёлями сами по себё, а не средствами только. Отсюда вторая формула категорическаго императива: дъйствуй такъ, чтоды вст разумныя существа какъ такія были сами по себть цтлью, а не средствомъ только твоей дтятельности.

По Канту только разумныя существа могуть быть такою цёлью; но это ограниченіе проистекаеть только изъ односторонняго раціонализма Канта и лишено всякихь объективныхь основаній.

И, во-первыхъ, что такое разумное существо? Въ данномъ случав, то есть относительно нравственнаго вопроса, можеть имвть значеніе, очевидно, не теоретическій или умозрительный разумъ, а только разумъ практическій или нравственная воля; и въ самомъ діль, Канть въ своей этикъ всегда подъ разумнымъ существомъ понимаетъ существо, обладающее практическимъ разумомъ или нравственною волей. Но следуеть ли здесь разуметь действительное обладаніе, въ акть, въ осуществлении, или же только потенціальное, въ возможности или способности? Въ первомъ случат подъ разумными существами, составляющими единственный объекть обязательной правственной двятельности, понимались бы только такія, въ которыхъ нравственный законъ на самомъ дълъ осуществляется, то есть праведники. и, слъдовательно, мы могли бы имъть нравственную обязанность только по отношенію къ праведникамъ. Но такое предположеніе, вопервыхъ, приводить къ нелъпымъ послъдствіямъ, слишкомъ очевиднымъ, чтобъ о нихъ распространяться; во-вторыхъ, оно представляеть скрытый логическій кругь, поскольку здісь нравственный законь

опредъляется своимъ предметомъ (разумными существами, какъ самостоятельными цълями), предметъ же этотъ въ свою очерель опредъляется только своимъ дъйствительнымъ соотвътствіемъ нравственному закону; наконецъ, въ-третьихъ, это предположение прямо противоръчитъ формальному принципу нравственности какъ безусловно необходимому. Въ самомъ дълъ, если бы, согласно сказанному предположенію, мы имвли обязанность нравственно двиствовать только по отношенію къ лицамъ, осуществляющимъ въ себъ нравственный законъ. то есть къ праведникамъ (а относительно прочихъ имъли бы право по пословицъ: "съ волками по-волчьи и выть"), то въ случав, если бы въ сферъ нашей дъятельности не оказалось ни одного праведника (что не только возможно, но и вполнъ правдоподобно), то тъмъ самымъ упразднялся бы для насъ всякій нравственный долгь или обязанность. Такимъ образомъ обязательность нравственнаго закона для данныхъ субъектовъ зависъла бы отъ случайнаго эмпирическаго факта существованія другихъ субъектовъ, осуществляющихъ этотъ законъ и чрезъ то могушихъ быть предметомъ нашей нравственной дъятельности. Между тъмъ, по общей формъ нравственнаго принципа онъ долженъ быть безусловною обязанностью для всякаго субъекта совершенно независимо отъ какихъ бы то ни было эмпирическихъ данныхъ, между прочимъ независимо и отъ того, исполняется ли эта обязанность къмъ-нибудь, въ томъ числъ и нами самими; ибо фактъ исполненія правственнаго закона касается только эмпирическихъ субъектовъ, а не самого этого закона какъ такого. Не говоря уже о томъ, что, по замъчанію Канта, вообще нъть никакой возможности опредълить, совершаются ли данныя дъйствія на самомъ дълъ въ силу одного нравственнаго принципа или же по другимъ, постороннимъ побужденіямъ, то есть имфють ли они на самомъ дёлё нравственное достоинство или нътъ; а отсюда слъдуетъ, что мы никогда не можемъ ръшить, имъетъ ли данный дъйствующій субъектъ характеръ праведности или нътъ, то есть не можемъ различить въ эмпирической дъйствительности праведнаго отъ неправеднаго, а слъдовательноне можемъ даже вообще съ достовърностью утверждать, чтобы въ этой дъйствительности существовали какіе-нибудь праведники.

Итакъ, двиствительное обладаніе практическимъ разумомъ или правственною волей немыслимо, какъ условіе, опредъляющее исключительный объектъ нравственной дъятельности, и на самомъ дълъ Кантъ ограничивается требованіемъ одного потенціальнаго обладанія. Въ этомъ смыслѣ разумныя существа, составляющія въ качествъ самостоятельныхъ цѣлей единственный подлинный предметъ нравственной дѣятельности, опредѣляются какъ обладающія способностью практическаго разума или нравственной воли, то есть какъ могущія быть или стать иравственными (нбо такъ какъ возможность или, способность по самому понятію своему не исчерпывается данною дѣйствительностью, то возможность быть есть всегда возможность стать), что, какъ мы знаемъ, сводится къ способности автономіи или свобо-

ды. Но спрашивается: на какомъ основаніи можемъ мы раздълить существа относительно этой способности, то есть признавать, что нькоторыя изъ нихъ обладають ею, а некоторыя неть, что некоторыя суть существа разумно свободныя, а другія неть? Здёсь возможны двъ точки зрънія. Первая изъ нихъ, эмпирическая, разсматривающая всь существа, какъ явленія въ необходимой связи ихъ фактическаго наличнаго существованія, подчиняеть всехь ихъ безь исключенія одинаковому закону естественной необходимости, и слъдовательно не только не даеть никакихъ основаній для указаннаго раздёленія, но прямо исключаеть его. Съ этой стороны нъть ни одного существа, которое было бы въ чемъ-нибудь свободно, а следовательно къ чемунибудь обязано. Все, что дълается, необходимо, все сдъланное есть одинаково непреложный фактъ, который не могъ не случиться, слъдовательно, должно быть въ данныхъ условіяхъ то, что и есть, безусловное же долженствование не имъетъ смысла. Здъсь, слъдовательно, ибтъ мъста вообще для формальнаго начала правственности, какъ безусловнаго и не эмпирическаго. Другая точка зрънія, на которую только и можетъ опираться формальная этика, признаетъ, что всъ существа, будучи несомнънно съ эмпирической стороны явленіями или фактами, суть вм'єсть съ тьмъ не только явленія или факты, а нъчто большее, именно обладають собственною внутреннею сущностью, суть вещи въ себъ (Dinge an sich) или нимены: въ этой своей умопостигаемой сущности они не могуть быть подчинены внъшней эмпирической необходимости и, следовательно, обладаютъ свободой. Эта последняя принадлежить такимъ образомъ всемъ сушествамъ безъ исключенія, ибо нячто изъ реально существующаго не можеть быть лишено умопостигаемой сущности, такъ какъ въ противномъ случать это было бы явленіе безъ являющагося, то есть безсмыслица. Если такимъ образомъ съ первой точки зрвнія вст существа одинаково подчинены естественной необходимости, а со второй вст они одинаково свободны, то, слтдовательно, и съ эмпирической. и съ умопостигаемой, и съ физической, и съ метафизической стороны оказывается коренная однородность встхъ существъ въ указываемомъ отношеніи, и нъть между ними никакого раздъленія, и, слъдовательно, не можетъ быть и никакихъ основаній, ни эмпирическихъ, ни умозрительныхъ, противополагать безусловно разумныя существа неразумнымъ и ограничивать правственную область одними первыми.

Итакъ, освобождая второе выраженіе формальнаго нравственнаго принципа отъ неопредъленности и внутренняго противоръчія, мы получимъ слъдующее правило: нравственная воля какъ такая должна имъть своимъ подлиннымъ предметомъ встъ существа не какъ средства только, но и какъ цъли, или въ формъ императива: дъйствуй такимъ образомъ, чтобы встъ существа составляли цъль, а не средство только твоей дъятельности. Въ этомъ видъ вторая формула категорическаго императива, очевидно, совпадаетъ съ высшимъ принципомъ эмпирической этики, а именно: "никому не вреди, и всъмъ, сколько можешь,

помогай. Выраженіе категорическаго императива даеть только формальную логическую опредъленность этому принципу. Очевидно, въ самомъ дълъ, что, относясь къ другимъ существамъ какъ только къ средствамъ, я могу и вредить имъ, если это нужно для той цъли, къ которой я ихъ употребляю какъ средства; признавая же другія существа какъ цъли, я ни въ какомъ случав не долженъ вредить имъ и всегда обязанъ дъйствовать въ ихъ пользу. Слъдовательно, правило никому не вредить и всъмъ помогать есть только болъе внъшнее и эмпирическое выраженіе для правила смотръть на всъ существа какъ на цъли, а не средства.

Кромъ общей формы и ближайшихъ предметовъ дъйствія нравственная дъятельность должна имъть извъстный общій результать. который и составляеть ея идеальное содержание или последнюю окончательную цёль. Если вравственный двятель есть каждый субъекть, а всв другіе суть для него предметы двйствія, какъ цвли сами по себъ, то общій результать правственной дъятельности всьхъ субъектовъ будетъ ихъ органическое соединение въ царство пълей. Царство целей есть такая идеальная система, где каждый члень не есть только матеріаль или средство, но самъ есть цёль, и въ этомъ качествъ опредъляеть собою дъятельность всъхъ другихъ, имъя такимъ образомъ всеобщее законодательное значеніе. Отсюда ясно, что каждое отдъльное существо составляетъ собственно предметь или цъль нравственной двятельности, не въ своей частности или отдвльности (ибо въ этомъ случав нравственная двятельность не имвла бы необходимо ей принадлежащей формы всеобщности), а какъ необходимый членъ универсальнаго царства цёлей. Этимъ понятіемъ царства цёлей опредівляется третье и окончательное выражение категорического императива.

Ясно, что всё три выраженія касаются только формы нравственной дёятельности, а не содержанія ея. Первое выраженіе опредёляеть эту форму саму по себё въ ея отвлеченности; второе опредёляеть эту форму по отношенію къ предметамъ нравственнаго дёйствія, и третье по отношенію къ общей и окончательной цёли.

Два послъднія выраженія суть необходимыя примъненія перваго. Изъ нъкоторыхъ замъчаній Канта можно было бы вывести заключеніе, что онъ придаетъ исключительное значеніе одному первому выраженію категорическаго императива. Нравственное достоинство дъйствія, говорить онъ, относится исключительно къ формъ дъйствія, а никакъ не къ предметамъ его и не къ цъли. Но самое то обстоятельство, что Кантъ не ограничился однимъ первымъ выраженіемъ категорическаго императива, относящимся исключительно въ формъ самой но себъ или отвлеченно взятой, а присоединилъ и два другія, — это обстоятельство показываетъ, что указанныя замъчанія должно считать личными увлеченіями Канта, проистекавшими преимущественно отъ формальнаго характера его ума, и которыя онъ старался устранить, уступая объективной необходимости самаго дъла.



# Историческія дъла философіи.

(Вступительная лекція въ С.-Петербургскомъ университетъ 20 ноября 1880 года.)



## Историческія дъла философіи.

### Mm. Fr.!

Приглашая васъ къ свободному занятію философіей, я хочу прежде всего отвітить на одинъ вопрось, котрый можеть возникнуть по этому поводу. Вопрось этоть легко было бы и устранить, какъ слишкомъ наивный и могущій идти только со стороны людей совершенно незнакомыхъ съ философіей. Но такъ какъ я главнымъ образомъ и имтю въ виду людей съ философіей еще незнакомыхъ, а только приступающихъ къ ней, то и не могу такъ пренебрежительно отнестись къ этому наивному вопросу, а считаю лучшимъ отвітить на него.

Философія существуєть въ человъчествъ болье двухъ съ половиной тысячельтій т. Спрашивается: что сдълала она для человъчества за это долгое время? Что сдълала философія въ области
отвлеченнаго мышленія, при разръшеніи чисто-умозрительныхъ вопросовъ о бытіи и познаніи, — это извъстно всьмъ, занимавшимся философіей. Но въдь философія не для нихъ же однихъ существуєтъ.
Въдь другія науки хотя также имъютъ свои чисто-теоретическія
вадачи, доступныя только тъмъ, кто ихъ изучаетъ, однако онъ не
ограничиваются этими задачами, онъ хотя разрабатываются и изучаются теоретически немногими, но практическое значеніе имъютъ
для всьхъ; коренясь въ школъ, явные плоды приносятъ для жизни.
Мы знаемъ, что науки естественныя существуютъ не для однихъ
физиковъ, химиковъ и физіологовъ, а также и для всего человъчества;
мы знаемъ явную пользу, которую онъ ему приносятъ, улучшая его
матеріальный бытъ, умножая удобства внъшней жизни, облегчая фи-

<sup>1</sup> Считая первымъ философскимъ памятникомъ индійскіе Упанишады.

зическія страданія людей. Мы знаемъ также, что и юридическія, и историческія науки существують не для юристовь и историковъ только, а и для всъхъ гражданъ, содъйствуя прогрессу общественныхъ и политическихъ отношеній между людьми. Но можетъ быть философія ближе къ искусству, чемь къ науке, можеть быть она, какъ и чистое художество, рождена не для житейскаго волненія, не для корысти, не для битвъ? Но въдь и искусство не остается въ кругу худужниковъ и эстетиковъ, а стремится доставлять свои наслажденія и тому множеству людей, которые не имъють никакого понятія ни о теоріи, ни о техникъ искусства. Такъ неужели одна философія составляетъ исключение и существуетъ только для тъхъ, кто самъ ею ванимается, для авторовъ философскихъ изслъдованій или хотя бы только для читателей Канта или Гегеля? Если такъ, то занятіе философіей является какъ дъло можетъ быть и интересное, но непохвальное, потому что эгоистичное. Если же нътъ, если и философія имъетъ въ виду не отвлеченный интересъ одинокихъ умовъ, а жизненный интересъ всего человъчества, то нужно прямо отвътить на этоть вопрось: что же делаеть философія для человечества, какія блага ему даеть, оть какихь золь его избавляеть.

Чтобы не разрѣшать этого вопроса наобумъ, обратимся къ исторіи, потому что если философія вообще способна приносить живые плоды, то она, конечно, должна была уже принести такіе плоды въстоль долгое время своего существованія.

Начинаю съ Востока и именно съ Индіи, не потому только, что въ Индіи мы имѣемъ наиболѣе типичную и опредѣленную форму восточной культуры, но главное потому, что изо всѣхъ народовъ Востока только индусы обладаютъ вполнѣ самостоятельной и послѣдовательною философіей. Ибо котя у китайцевъ мудрецъ Лао-тзе и проповѣдывалъ весьма глубокомысленное ученіе Тао, но китайская самобытность этого ученія подвергается основательнымъ сомнѣніямъ (и именно предполагаютъ, что Лао-тзе развилъ свое ученіе подъ индійскимъ же вліяніемъ), а что касается до несомнѣню китайскихъ національныхъ доктринъ Конфуція и Менъ-цзе, то онѣ имѣютъ очень мало философскаго значенія.

Въ Индіи первоначально, болье чыть въ какой-либо другой странь Востока, человыческая личность была поглощена внышней средою; это была по преимуществу страна всякаго рабства, неравенства и внышняго обособленія. Не четыре, какъ обыкновенно принимають, а

болье тысячи касть раздыляли населеніе неодолимыми преградами. Понятія о человычности, т. е. о значеніи человыка, какь человыка, не было совсымь, потому что человыкь низшей касты, вы глазахы дважды-рожденнаго представителя касты высшей, быль хуже нечистаго животнаго, хуже падали; и вся судьба человыка исключительно зависыла и зараные предопредылялась случайнымы фактомы рожденія его вы той или другой касты. Религія носила характеры грубаго матеріализма: человыкы рабствоваль переды природными богами, какы переды подавлявшими его силами, оты которыхы зависыла его матеріальная жизнь. Вы древнихы гимнахы Риг-Веды главнымы предметомы желаній и молитвы арійца являются: хорошая жатва, побольше коровы и удачный грабежы.

И вотъ въ этой-то странъ рабства и раздъленія нъсколько уединенныхъ мыслителей провозглащаютъ новое, неслыханное слово: все есть одно; всъ особенности и раздъленія суть только видоизмъненія одной всеобщей сущности, во всякомъ существъ должно видъть своего брата, себя самого.

Все есть одно — это было первое слово философіи, и этимъ словомъ впервые возвъщалось человъчеству его свобода и братское единеніе. Этимъ словомъ въ корнъ подрывалось рабство религіозное и общественное, разрушалось всякое неравенство и обособленіе. Ибо если все есть одно, если при видъ каждаго живого существа я долженъ сказать себь: это ты самъ (tat twam asi), то куда дънется раздъление кастъ, какая будетъ разница между браминомъ и чандаломъ. Если все есть видоизмънение единой сущности, и если эту сущность я нахожу, углубляясь въ свое собственное существо, то гдъ найдется внъшняя сила, могущая подавлять меня, передъ чъмъ тогда я буду рабствовать? Такъ велико и страшно для существующаю жизненнаго строя было это новое слово, что книги, въ которыхъ оно было впервые ясно высказано, получили название Upanishat, что значить secretum legendum. Но не долго слово всеединства оставалось сокровенною тайною, скоро оно сдълалось общимъ достояніемъ, принявъ форму новой религіи — буддизма. Если пантеизмъ браминовъ быль религіей, превратившейся въ философію, то буддизму, быль, наоборогь, философіей, превратившейся въ религію 2. Въ буглязмъ начало

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Указывають на опредъленную философскую систему (Санхъ я — философа Капилы), ближайшимъ образомъ повліявшую на возникновеніе буддизма.

всеединства ясно опредъляется какъ начало человъчности. Если все есть одно, если міровая сущность во всемъ одна и та же, то человъку незачемъ искать ее въ Браме или Вишну, она въ немъ самомъ, въ его самосознаніи она находить себя саму, здёсь она у себя, тогда какъ во внъшней природъ она дъйствуеть безсознательно и слъпо. Вся внъшняя природа есть только ея покровъ, обманчивая маска, въ которой она является, и только въ пробужденномъ самосознании человъческаго духа спадаетъ этотъ покровъ, снимается эта маска. Поэтому нравственная личность человъка выше природы и природныхъ боговъ: человъку Буддъ, какъ своему учителю и владыкъ, поклоняются не только Агни и Индра, но и самъ верховный богъ Брама. Буддизмъ — и въ этомъ его міровое значеніе — впервые провозгласилъ достоинство человъка, безусловность человъческой личности. Это быль могущественный протесть противь той слыпой внышней силы, противъ матеріальнаго факта, которымъ на Востокъ такъ подавлялась человъческая личность и въ религіи и въ общественномъ быть, это было смылое возстание человыческого лица противы природной вившности, противъ случайности рожденія и смерти. «Я больше тебя, говорить здась человаческій духь внашнему природному бытію, передъ которымъ онъ прежде рабствоваль, — я больше тебя, потому что я могу уничтожить тебя въ себь, могу порвать ть связи, которыя меня къ тебъ привязывають, могу погасить ту волю, которая меня съ тобою соединяетъ. Я независимъ отъ тебя, потому что не нуждаюсь въ томъ, что ты можешь мнв дать, и не жалью о томъ, что ты отнимешь». Такъ здёсь человеческая личность находить свою свободу и безусловность въ отречении отъ внъшняго природнаго бытія. Для сознанія выросшаго на почвъ первобытнаго натурализма, исходившаго изъ религіи грубо матеріалистической, все существующее являлось лишь въ формъ слъпого внъшняго факта, во всемъ данномъ ему оно видъло только сторону фактическаго неразумнаго бытія, грубый матеріальный процессъ жизни, — и потому, когда человъческое сознаніе впервые переросло этотъ процессь, когда этотъ процессъ впервые сталъ въ тягость сознанію, то оно, отрекаясь отъ него, отрекаясь отъ природнаго хотънія и природнаго бытія, естественно думало, что отрекается отъ всякаго бытія, и та свобода и безусловность, которыя личность находила въ этой силъ отреченія, являлась своболой чисто отрицательною, безо всякаго содержанія. Оставляя витинее матеріальное бытіе, сознаніе не находило взамтить никакого

другого, приходило къ небытно, къ Нирвань. Далъе этого отрицанія не пошло индійское сознаніе. Переходъ отъ коровъ Риг-Веды къ будлійской Нирванъ былъ слишкомъ великъ и труденъ и, совершивъ этогъ гигантскій переходъ, индійское сознаніе надолго истощило свои силы. За великимъ пробужденіемъ буддизма, поднявшимъ не только всю Индію, но и охватившимъ всю восточную Азію отъ Цейлона до Японіи, за этимъ могучимъ пробужденіемъ послъдовалъ для Востока долгій духовный сонъ.

Двинуть далье дьло философіи и вмысть съ тымь дыло челодвинуть далъе дъло философіи и виъстъ съ тъмъ дъло человъчества выпало естественнымъ образомъ на долю того народа, который уже въ самой природъ своего національнаго духа заключалъ то начало, къ которому индійское сознаніе пришло только въ концъ своего развитія — начало человъчности. Индійское сознаніе сперва было одержимо безобразными чудовищными богами, носителями чуждыхъ дикихъ силъ внѣшней природы; греческое національное сознаніе отправлялось отъ боговъ уже въ идеализованныхъ, прекрасныхъ, человъкообразныхъ, въ поклоненіи которымъ выражалось признаніе превосходства, высшаго значенія человъческой формы. По въ греческой религи боготворилась только чедовъческая внъшность, внутреннее же содержание человъческой личности раскрыто было греческою философіей, вполнъ самобытное развитіе которой начинается съ софистовъ; потому что въ предшествующую, предварительную эпоху, греческая философія находилась подъ господствующимъ вліяніемъ восточныхъ ученій, слъдуя которымъ философское сознаніе искало себъ содержанія внъ себя и за верховныя начала жизни принимало стихіи и формы внъшняго міра, и только въ софистахъ это сознаніе решительно приходить въ себя. Сущность софистики — это отрицаніе всякаго внёшняго бытія и связанное съ этимъ признаніе верховнаго значенія человъческой личности. Имъл въ виду предшествовавшихъ философовъ, искавшихъ безусловнаго бытія внъ человъка, софисть Горгіась доказывають, что такого бытія совстив не существуеть, что если бы оно существовало, мы не могли бы имъть о немъ никакого познанія, а если бы и имъли таковое, то не могли бы его выразить, — другими словами: человъкъ только въ себъ можетъ найти истину, что и было прямо высказано другимъ софистомъ, Протагоромъ, утверждавшимъ, что человъкъ есть мъра всъхъ вещей — существующихъ, что онъ существуютъ, и не существующихъ, что онъ не существуютъ. Изъ этого не исключаются и

боги, утрачивающіе, такимъ образомъ, всякое самостоятельное значеніе. Тогда какъ представители прежней философіи, какъ, напримъръ, Ксенофанъ, съ жаромъ и увлеченіемъ полемизируетъ противъ національной миеологіи, софисты уничтожаютъ ее своимъ полнымъ равнодушіемъ. «Относительно боговъ, говоритъ тотъ же Протагоръминъ неизвъстно, существуютъ они или нътъ, — узнать это мъщаетъмногое — какъ трудность предмета, такъ и краткость человъческой жизни». Невозмутимо-презрительный тонъ этого изреченія сильнъе всякаго напряженнаго отрицанія доказываетъ полное освобожденіе человъческаго сознанія отъ внъшней религіи.

Несмотря на кажущуюся разнородность, софисты представляють существенную аналогію съ буддизмомъ: и тамъ, и здёсь отрицаются всякое внъшнее бытіе и боги; и софистика Греціи, и буддизмъ Индіи являются въ этомъ смыслъ нигилизмомъ; вмъстъ съ тъмъ, и тамъ и здъсь верховное значение признается за человъческою личностью, — и будцизмъ и софистика имфютъ выдающійся характеръ гуманизма. Но велика и разница. Тогда какъ индійскій гимнософисть усиленно и напряженно боролся съ матеріальнымъ началомъ и, достигнувъ побъды надъ нимъ и сознанія своего отрицательнаго превосходства, не находиль въ себъ никакой положительной жизненной силы и истощенный погружался въ Нирвану, — софистамъ Греціи, уже въ общемъ народномъ сознаніи находившимъ форму человъчности, побъда надъ внъшними силами давалась легче, и хотя они послъ этой побъды такъ же, какъ и буддисты, не находили никакого положительнаго содержанія для освобожденія человъческой личности, но у нихъ оставалась личная энергія, съ которой они и выступали въ жизнь, не стъсняясь никакими формами и порядками этой жизни, заранъе уже отвергнутыми, и стремясь исключительно во имя своей личной силы и энергіи получить господство надъ темною массою людей. Если чедовъческое сознание въ буддизмъ говорило внъшнему бытию: я больше тебя, потому что я могу отречься отъ существованія, то сознаніе софиста говорило этому внъшнему бытію: я больше тебя, потому что я могу жить вопреки тебь, могу жить въ силу своей собственной воли, своей личной энергіи. Софистика — это безусловная самоувъренность человъческой личности, еще неимъющей въ дъйствительности никакого содержанія, но чувствующей въ себъ силу и способность овладъть всякимъ содержаніемъ. Но эта въ себъ самодовольная и самоувъренная личность, не имъя никакого общаго и объективнаго содержанія, по отношенію къ другимъ является какъ итчто случайное, и господство ея надъ другими будеть для нихъ господствомъ внѣшней чужой силы, будетъ тираніей. Такъ здѣсь освобожленіе личности только субъективное. Для настоящаго же объективнаго освобожденія необходимо, чтобы лицо, освобожденное отъ внѣшняго бытія, нашло внутреннее содержаніе, господство факта замѣнило бы господствомъ идеи. Это требованіе объективной идеи для освобожденной личности мы находимъ у Сократа — центральнаго образа не только греческой философіи, но и всего античнаго міра.

Сократь быль величайшимъ софистомъ и величайшимъ противникомъ софистики. Онъ былъ софистомъ, поскольку вмѣстѣ съ ними рѣшительно отвергалъ господство внѣшняго факта, не находилъ безусловной истины и правды ни въ какомъ внѣшнемъ бытіи и ни въ какомъ внѣшнемъ авторитетѣ — ни въ богахъ народной религіи, ни въ матеріальной природѣ міра, ни въ гражданскомъ порядкѣ своего отечества; онъ былъ вмѣстѣ съ тѣмъ противникомъ софистовъ потому что не признавалъ за свободною личностью права господствовать во имя своей субъективной воли и энергіи, рѣшительно утверждалъ, что свободное отъ внѣшности лицо имѣетъ цѣну и достоинство лишь, поскольку оно эту внѣшность замѣнитъ положительнымъ внутреннимъ содержаніемъ, поскольку оно будетъ жить и дѣйствовать по идеѣ. общей во всѣхъ и потому внутренно обязательной для каждаго.

Это идеальное начало, долженствующее наполнить человъческую личность, Сократь только утверждаль (что оно есть), ученикь же его Платонь указаль и опредълиль его сущность (что оно есть). Внъшнему бытію, случайному, неразумному, недолжному онь противопоставиль идеальное бытіе, само по себъ доброе, прекрасное и разумное — не Нирвану буддистовь, не простое единство элеатовь, а гармоническое царство идей, заключающее въ себъ безусловную и неизмънную полноту бытія, достижимую для человъка не чрезъ внъшній опыть и внъшній законь, а открывающуюся ему во внутреннемь созерцаніи и чистотъ мышленія; здъсь человъческая личность получаеть то идеальное содержаніе, которымъ обусловливается ея внутреннее достоинство и ея положительная свобода отъ внъшняго факта, здъсь положительное значеніе принадлежить человъку, какъ носителю идеи; теперь онъ уже имъеть на что опереться противъ неразумной внъшности, теперь ему есть куда уйти отъ нея. Въ

свътъ платоническаго міросозерцанія человъку открываются два порядка бытія — физическое матеріальное бытіе (ή γένεσις) недолжное или дурное, — и идеальный міръ истинно сущаго (τὸ ὄντως ὄν), міръ внутренней полноты и совершенства. Но эти двѣ сферы такъ и остаются другъ противъ друга, не находятъ своего примиренія въ философіи платонической. Идеальный космосъ, составляющій истину этой философіи, имъетъ бытіе абсолютное и неизмѣнное, онъ пребываетъ въ невозмутимомъ покоѣ вѣчности, равнодушный къ волнующемуся подъ нимъ міру матеріальныхъ явленій, отражаясь въ этомъ мірѣ, какъ солнце въ мутномъ потокѣ, но оставляя его безъ измѣненія, не проникая въ него, не очищая и не перерождая его. И отъ человъка платонизмъ требуетъ, чтобы онъ ушелъ изъ этого міра, вынырнулъ изъ этого мутнаго потока на свѣтъ идеальнаго солнца, вырвался изъ оковъ матеріальнаго бытія, какъ изъ темницы или гроба души. Но уйти въ идеальный міръ человъкъ можетъ только своимъ умомъ, личная же воля и жизнь его остаются по сю сторону, въ мірѣ недолжнаго, матеріальнаго бытія, и неразрѣшенный дуализмъ этихъ міровъ отражается такимъ же дуализмомъ и противорѣчіемъ въ самомъ существѣ человѣка, и живая душа его не получаетъ дѣйствительнаго удовлетворенія.

Эта двойственность, остающаяся непримиренною въ платонизмѣ, примиряется въ христіанствъ въ лицѣ Христа, который не отрицаетъ міръ, какъ Будда, и не уходитъ изъ міра, какъ платоническій философъ, а приходитъ въ міръ, чтобы спасти его. Въ христіанствѣ идеальный космосъ Платона превращается въ живое и дѣятельное царство Божіе, не равнодушное къ матеріальному бытію, къ фактической дѣйствительности того міра, а стремящееся возсоединить эту дѣйствительность съ своей истиною, реализоваться въ этомъ мірѣ, сдѣлать его оболочкою и носителемъ абсолютнаго божественнаго бытія; и идеальная личность является здѣсь какъ воплощенный богочеловѣкъ, одинаково причастный и небу и землѣ и примиряющій ихъ собою, осуществляя въ себѣ совершенную полноту жизни чрезъ внутреннее соединеніе любви со всѣми и всѣмъ.

Христіанство въ своемъ общемъ воззрѣніи исходить изъ платонизма, но гармонія идеальнаго космоса, внутреннее единство всего, силою богочеловѣческой личностьи показывается здѣсь (въ христіанствѣ) какъ живая дѣйствительность, здѣсь истинно-сущее не созерцается только умомъ, но само дѣйствуетъ, и не просвѣщаетъ только

природнаго человъка, но рождается въ немъ какъ новый духовный человъкъ. Но это осуществление истины (живого всеединства), внутренно совершившееся въ лицъ Христа, какъ его индивидуальный процессъ, могло совершиться въ остальномъ человъчествъ и во всемъ мірѣ лишь какъ собирательный историческій процессъ, долгій и сложный и порою бользненный. Оставленная Христомъ на земль христіанская истина явилась въ средъ смъщанной и разнородной, въ томъ хаост вутреннемъ и витшнемъ, который представлялся тогдашнимъ міромъ; и этимъ хаосомъ она должна была овладъть, уподобить его себъ и воплотиться въ немъ. Понятно, что это не могло совершиться въ короткій срокъ. Большинство тогдашняго историческаго человъчества было плънено христіанскою истиною, но не могло усвоить ее сознательно и свободно; она явилась для этихъ людей какъ высшая сила, которая овладела ими, но которсю они не овладели. И вотъ христіанская идея, еще не уподобивши себъ фактическую дъйствительность, сама явилась въ формъ акта, еще не одухотворивши внъшній міръ, она сама явилась какъ внъшняя сила съ вещественной организаціей (въ католической церкви). Истина облеклась въ авторитеть, требующій слепого доверія и подчиненія. Являясь сама какъ внъшняя сила и внъшнее утверждение, церковь не могла внутренно осилить, идеализовать и одухотворить существующихъ фактическихъ отношеній въ человъческомъ обществъ, и она оставила ихъ рядомъ съ собою, довольствуясь ихъ наружною покорностью.

Итакъ, съ одной стороны, человѣкъ, освобожденный христіанствомъ отъ рабства немощнымъ и скуднымъ стихіямъ міра, впалъ въ новое, болѣе глубокое рабство внѣшней духовной власти; съ другой стороны, мірскія отношенія продолжали основываться на случайности и насиліи, получая только высшую санкцію отъ церкви. Христіанская истина въ неистинной формѣ внѣшняго авторитета и церковной власти и сама подавляла человъческую личность и, вмѣстѣ съ тѣмъ, оставляла ее на жертву внѣшней мірской неправдѣ. Предстояла двоякая задача: освободить христіанскую истину отъ несоотвѣтствующей ей формы внѣшняго авторитета и вещественной силы и, вмѣстѣ съ тѣмъ, возстановить нарушенныя непризнанныя лжехристіанствомъ права человѣка. За эту двойную освободительную задачу принялась философія; началось великое развитіе западной философіи, подъ господствующимъ вліяніемъ котораго совершены, между прочимъ, два важныя историческія дѣла: религіозною рефор-

маціей XVI въка разбита твердыня католической церкви, и политической революціей XVIII въка разрушенъ весь старый строй общества.

Философія жистическая провозгласила божественное начало внутри самого человѣка, внутреннюю непосредственную связь человѣка съ Божествомъ, — и внѣшнее посредство церковной іерархіи оказалось ненужнымъ, и пало значеніе церковной власти; подавленное внѣшней церковностью религіозное сознаніе получило свою свободу, и христіанская истина, замершая въ историческихъ формахъ, снова получила свою жизненную силу.

Философія раціоналистическая провозгласила права человъческаго разума, и рушился основанный на неразумномъ родовомъ началь гражданскій строй; за грубыми стихійными силами, дълавшими французскую революцію, скрывался, какъ двигательная пружина, принципъ раціонализма, выставленный предшествовавшей философіей; недаромъ чуткій инстинктъ народныхъ массъ на развалинахъ стараго порядка воздвигнулъ алтарь богинъ разума.

Заявивъ столь громко и внушительно свои права во внъшнемъ міръ, человъческій разумъ сосредоточился въ самомъ себъ и, уеди-

Заявивъ столь громко и внушительно свои права во внѣшнемъ мірѣ, человѣческій разумъ сосредоточился въ самомъ себѣ и, уединившись въ германскихъ школахъ, въ небывалыхъ дотолѣ размѣрахъ обнаружилъ свои внутреннія силы созданіемъ совершеннѣйшей логической формы для истинной идеи. — Все это развитіе философскаго раціонализма отъ Декарта до Гегеля, освобождая разумное человѣческое начало, тѣмъ самымъ сослужило великую службу христіанской истинѣ. Принципъ истиннаго христіанства есть богочеловъчество, т. е. внутреннее соединеніе и взаимодѣйствіе божества съ человѣкомъ, внутреннее рожденіе божества въ человѣкъ: въ силу этого, оожественное содержаніе должно быть усвоено человѣкомъ ото ссбя, сознательно и свободно, а для этого, очевидно, необходимо полнѣйшее развитіе той разумной силы, посредствомъ которой человѣкъ можетъ отъ себя усваивать то, что даетъ ему Богъ и природа. Развитію именно этой силы, развитію человѣка, какъ свободно-разумной личности, и служила раціональная философія.

Но человъкъ не есть только разумно-свободная личность, онъ есть также существо чувственное и матеріальное. Это матеріальное начало въ человъкъ, которое связываетъ его съ остальною природой. это начало, которое буддизмъ стремился уничтожить, отъ котораго платенизмъ хотълъ отръшиться и уйти какъ изъ темницы или гроба

души — это матеріальное начало по христіанской въръ имъстъ свою законную часть въ жизни человека и вселенной, какъ необходимая реальная основа для осуществленія божественной истины, для воплощенія божественнаго духа. Христіанство признаеть безусловное и въчное значение за человъкомъ не какъ за духовнымъ существомъ только, но и какъ за существомъ матеріальнымъ — христіанство утверждаетъ воскресение и втяную жизнь тълъ: и относительно всего вещественнаго міра цълью и исходомъ мірового процесса по христіанству является не уничтожение, а возрождение и возстановление его какъ матеріальной среды царства Божія — христіанство объщаетъ не только новое небо, но и новую землю. Такимъ образомъ, когда вскоръ послъ шумнаго заявленія правъ разума французскою революціей, въ той же Франціи, одинъ мыслитель въ тишинъ своего кабинета, не съ немалою энергіей и увлеченіемъ, провозгласиль возстановление правъ матеріи, и когда потомъ натуралистическая и матеріалистическая философія возстановила и развила значеніе матеріальнаго начала въ міръ и человъкъ, — эта философія, сама того не зная, служила и христіанской истинь, возстановляя одинь изъ ея необходимыхъ элементовъ, пренебреженный и отринутый одностороннимъ спиритуализмомъ и идеализмомъ.

Возстановленіе правъ матеріи было законнымъ актомъ въ освободительномъ процессъ философіи, ибо только признаніе матеріи въ ея истинномъ значеніе освобождаетъ отъ фактическаго рабства матеріи, отъ невольнаго матеріализма. До тъхъ поръ, пока человъкъ не признаетъ матеріальной природы въ себъ и внъ себя за нъчто свое, пока онъ не сроднится съ нею и не полюбитъ ее, онъ не свободенъ отъ нея, она тяготъетъ надъ нимъ какъ нъчто чуждое, невъдомоо и невольное.

Съ этой стороны развитіе натурализма и матеріализма, гдѣ человѣкъ именно полюбилъ и позналъ матеріальную природу какъ нѣчто свое близкое и родное — развитіе матеріализма и натурализма составляетъ такую же заслугу философіи, какъ и развитіе раціонализма, въ которомъ человѣкъ узналъ и опредѣлилъ силы своего разумно-свободнаго духа.

Итакъ, что же дълала философія? Она освобождала человъческую личность отъ внъшняго насилія и давала ей внутреннее содер-

в Фурье.

жаніе. Она низвергала всёхъ ложныхъ чужихъ боговъ и развивала въ человѣкѣ внутреннюю форму для откровеній истивнаго Божества. Въ мірѣ древнемъ, гдѣ человѣческая личность по преимуществу была нодавлена началомъ природнымъ, матеріальнымъ, какъ чуждою внѣшнею силою, философія освободила человѣческое сознаніе отъ исключительнаго подчиненія этой внѣшности и дала ему внутреннюю опору, открывши для его созерцанія идеальное духовное царство, въ мірѣ новомъ, христіанскомъ, гдѣ само это духовное царство, само это идеальное начало, принятое подъ фирмою внѣшней силы, завладѣло сознаніемъ и хотѣло подчинить и подавить его, философія возстала противъ этой измѣнившей своему внутреннему характеру духовной силы, сокрушила ея владычество, освободила, выяснила и развила собственное существо человѣка сначала въ его раціональномъ, потомъ въ его матеріальномъ элементѣ.

И если теперь мы спросимъ: на чемъ основывается эта освободительная дъятельность философіи, то мы найдемъ ея основаніе въ томъ существеннъйшемъ и коренномъ свойствъ человъческой души, въ силу котораго она не останавливается ни въ какихъ границахъ, не мирится ни съ какимъ извив даннымъ опредъленіемъ, ни съ какимъ вившнимъ ей содержаніемъ, такъ что всь блага и блаженства на землъ и на небъ не имъютъ для нея никакой цъны, если они не ею самою добыты, не составляють ея собственнаго внутренняго достоянія. И эта неспособность удовлетвориться никакимъ извит даннымъ содержаніемъ жизни, это стремленіе къ все большей и большей внутренней полноть бытія, эта сила-разрушительница всьхъ чуждыхъ боговъ, — эта сила уже содержитъ въ возможности то, къ чему стремится — абсолютную полноту и совершенство жизни. Отрицательный процессъ сознанія есть вмѣстѣ съ тьмъ процессъ положительный, и каждый разъ какъ духъ человъческій, разбивая какогонибудь стараго кумира, говорить: это не то, чего я хочу, -- онъ уже стимъ самымъ даетъ нъкоторое опредъление того, чего хочетъ, своего истиннаго содержанія.

Эта двойственная сила и этотъ двойной процессъ, разрушительный и творческій, составляя сущность философіи, вмѣстѣ съ тѣмъ составляетъ и собственную сущность самого человѣка, того, чѣмъ опредѣляется его достоинство и преимущество передъ остальною природой, такъ что на вопросъ: что дѣлаетъ философія? мы имѣемъ право отвѣтить: она дѣлаетъ человѣка вполиѣ человѣкомъ. А такъ какъ

въ истинно человъческомъ бытіи равно нуждаются и Богь и матеріальная природа, — Богь въ силу абсолютной полноты своего существа, требующей другого для ея свободнаго усвоенія, а матеріальная природа, напротивъ, вслъдствіе скудости и неопредъленности своего бытія, ищущей другого для своего восполненія и опредъленія, — то, слъдовательно, философія, осуществляя собственно человъческое начало въ человъкъ, тъмъ самымъ служитъ и божественному и матеріальному началу, вводя и то и другое въ форму свободной человъчности.

Такъ вотъ, если кто изъ васъ захочетъ посвятить себя философіи, пусть онъ служитъ ей смъло и съ достоинствомъ, не пугаясь ни тумановъ метафизики, ни даже бездны мистицизма; пусть онъ пе стыдится своего свободнаго служенія и не умаляетъ его, пусть онъ знаетъ, что, занимаясь философіей, онъ занимается дъломъ хорошимъ, дъломъ великимъ и для всего міра полезнымъ.













